


Studia
Aloisiana
ročník 16
rok 2025
číslo 2
teologická
fakulta
trnavská
univerzita
v trnave ve

de
ck

é 
št

úd
ie

, r
ec

en
zi

e,
 o

db
or

né
 p

re
kl

ad
y,

 sp
rá

vy
 o

 v
ed

ec
ký

ch
 p

od
uj

at
ia

ch
kr

es
ťa

ns
ká

 fi
lo

zo
fia

, n
áu

ka
 o

 ro
di

ne
, f

or
m

ác
ia

 sp
ol

oč
en

st
ie

v,
 k

at
ol

íc
ka

 te
ol

óg
ia



Studia Aloisiana/ročník 16, 2025, číslo 2
Studia Aloisiana/Vol. 16, 2025, No. 2

Recenzovaný časopis/Peer-reviewed journal
Vychádza dvakrát ročne/Published twice a year

Časopis je registrovaný v databázach/Journal is registered in databases
ERIH PLUS, ZDB, CEEOL, EBSCOhost

Šéfredaktor/Editor-in-chief
Lukáš Jeník, PhD.

Redakčná rada/Editorial board
prof. Lieven Boeve, PhD., Leuven, Francúzsko
ThLic. Petr František Burda, Ph.D., Hradec Králové, Česká republika
prof. Peter Dubovský SJ, Rím, Taliansko
doc. PhDr. Oľga Gavendová, PhD., Bratislava, Slovensko
doc. Mgr. Lukáš Jeník, PhD., Bratislava, Slovensko
prof. PhDr. Miroslav Karaba, PhD., Bratislava, Slovensko
prof. PhDr. Tomáš Petráček, Ph.D., Th.D., Hradec Králové, Česká republika
doc. PhDr. Zuzana Petrová, PhD., Trnava, Slovensko
Mgr. Ing. Mária Spišiaková, PhD., Bratislava, Slovensko
PhDr. Zuzana Svobodová, PhD., Praha, Česká republika
Mgr. Martin Šarkan, PhD., Bratislava, Slovensko
prof. Daniel J. West, PhD., Scranton, PA, USA
doc. Dr. theol. Jozef Žuffa, Bratislava, Slovensko

Redaktorka/Language editor
PaedDr. Žofia Tkáčová

Grafická úprava a tlač/Technical editor
Ivan Janák

Návrh obálky a grafickej úpravy/Graphic design
Mgr. art. Július Nagy

Vydáva/Publishing house
Dobrá kniha
IČO 00 599 051
Štefánikova 44
P. O. Box 26, 917 01 Trnava
pre Teologickú fakultu Trnavskej univerzity

Dátum vydania: december 2025

Registrácia MK SR č. 3842/09/ISSN 1338–0508



Obsah

Štúdie

Milan Urbančok SDB, Jozef Žuffa
Ako hovoriť o Bohu dnes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                9

Józef Kulisz SJ
Teologia w dialogu z kulturą . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             25

Dariusz Gardocki
Prawda i misja teologii w świetle nauczania papieża Franciszka . . . . . . . . . . . . . . .                39

Ladislav Csontos SJ
Odkaz pátra Emila Krapku SJ – teológia tu a teraz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           55

Boby Joseph Thadathil SJ, Nayana Karmacharya, Swarnika Pudasaini
Vplyv učenia sa prostredníctvom služby 
na duchovný rast študentov katolíckej inštitúcie v Káthmandu . . . . . . . . . . . . . . . .                69

Recenzie

Oľga Gavendová
Hans-Georg Gadamer: Počúvať – vidieť – čítať. Výber z esejí. 
Bratislava : Minor 2025, 160 s. ISBN 978-80-89888-63-4  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       87



Contents

Articles

Milan Urbančok SDB, Jozef Žuffa
How to talk about God today . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            9

Józef Kulisz SJ
Theology in Dialogue with Culture . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        25

Dariusz Gardocki
Truth and the Mission of Theology in the light of Pope Francis’ Teaching . . . . . . .        39

Ladislav Csontos SJ
The legacy of Father Emil Krapka SJ – theology here and now . . . . . . . . . . . . . . . .                 55

Boby Joseph Thadathil SJ, Nayana Karmacharya, Swarnika Pudasaini
Impact of Service Learning on the Spiritual Growth 
of the Students at a Catholic Institution in Kathmandu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      69

Reviews

Oľga Gavendová
Hans-Georg Gadamer: Počúvať – vidieť – čítať. Výber z esejí. 
Bratislava : Minor 2025, 160 s. ISBN 978-80-89888-63-4  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       87



| 5

Editoriál

Podkladom pre toto číslo časopisu je medzinárodná teologická kon-
ferencia s názvom Teológia tu a teraz, ktorá bola realizovaná na Teologickej 
fakulte Trnavskej univerzity v septembri 2025 (viac na: tftu.sk/tuateraz). Jej 
názov označuje predovšetkým výskumný postoj: ochotu učiť sa vidieť svet 
a Cirkev v ich konkrétnosti – v kráse aj krehkosti, v možnostiach aj napätiach 
– a práve v tejto realite rozpoznávať stopy Božej prítomnosti. Ide o teológiu, 
ktorá sa neodkladá „na potom“, keď sa situácia vyjasní, ale skúma dnešok ako 
miesto otázok, ktoré sú teologicky relevantné a pastoračne naliehavé. Z tohto 
zámeru vyrastá aj koncepcia čísla: jednotlivé texty neponúkajú jednotnú tézu, 
skôr vyvárajú priestor pre prehĺbené rozlišovanie – od pomenovania skutoč-
nosti, cez jej interpretáciu, až po dôsledky pre cirkevnú prax.

Konferencia bola vedená metodológiou praktickej teológie „vidieť 
– hodnotiť – konať“. Prvý krok znamená pozorovanie reality – znamení čias bez 
posudzovania: pomenovať, čo sa deje, v akých súvislostiach a s akými dôsled-
kami. Druhý krok je teologická interpretácia: hľadať kritériá a hermeneutické 
kľúče vo svetle evanjelia, tradície a učenia Cirkvi. Tretí krok smeruje k praxi: 
kladie otázku zodpovednosti, teda čo z  rozpoznaného a  vyhodnoteného 
vyplýva pre formáciu, pastoráciu a konkrétny spôsob života spoločenstiev. 
Tento trojkrok predstavuje logiku, ktorá pomáha teológii zostať intelektuálne 
presnou a zároveň teologicky zakorenenou.

	 Teológia prítomnosti
Prvé, čo sa v názve Teológia tu a teraz ozýva, je dôraz na prítomnosť 

ako na legitímne „miesto teológie“. Pokušením akademickej aj cirkevnej re-
flexie môže byť odklad: čakať na stabilnejšie pomery, čitateľnejšie hranice, 
pokojnejšiu spoločenskú klímu či zrozumiteľnejšiu vnútro cirkevnú situáciu. 
Skúsenosť však ukazuje, že teológia, ktorá čaká na svoju relevantnosť, riskuje, 
že stratí kontakt s tým, čo formuje vieru dnešných ľudí. Teológia prítomnosti 
preto neznamená prispôsobovanie obsahu viery trendom, ale realistické pri-
jatie faktu, že Boh sa dáva spoznávať v konkrétnych dejinách a v konkrétnych 
ľudských príbehoch, nie mimo nich.

Tento akcent sa osobitne sústreďuje v  reflexii odkazu jezuitu Emila 
Krapku. Štúdia Ladislava Csontosa SJ ukazuje, že teologické myslenie sa 
nerodí až po „normalizovaní“ okolností, ale často práve v nich: v situáciách, 
ktoré vyžadujú vnútornú slobodu, zrelé rozlišovanie a schopnosť niesť zod-
povednosť bez ilúzií. Teológia tu získava podobu svedectva ako pravdivé po-



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

menovanie situácie a hľadanie kritérií, ktoré umožňujú zostať verný evanjeliu 
aj v podmienkach obmedzení či tlaku. Zároveň sa tým otvára aj otázka jazyka 
viery: ak má teológia zostať živá, musí sa učiť počúvať a hovoriť tak, aby bola 
zrozumiteľná v prostredí, kde náboženská skúsenosť a cirkevné pojmy už nie 
sú spoločenskou samozrejmosťou.

	 Umenie dialógu
Druhou nosnou rovinou konferencie bol dialóg – s kultúrou, s dejinami, 

s vnútornou tradíciou Cirkvi i s otázkami súčasnosti. V tomto kontexte meto-
dologický princíp „najprv vidieť“ znamená odmietnuť kategorizácie a namiesto 
nich pestovať trpezlivé rozlišovanie: vidieť realitu takú, aká je, a až potom hľadať 
spôsoby, ako ju interpretovať vo svetle evanjelia. Dialóg tu nie je taktikou ani 
ústupkom, ale epistemologickou a  pastorálnou nevyhnutnosťou – pretože 
porozumenie vzniká tam, kde sa stretáva skúsenosť a schopnosť počúvať.

Do tejto línie vstupuje príspevok Józefa Kulisza SJ, ktorý tematizuje 
dialóg teológie s kultúrou v situácii „zmeny epochy“. Ide tu o hlbšiu premenu 
spôsobu, akým sa v spoločnosti chápe pravda, autorita, identita a zodpoved-
nosť; teológia preto nemôže zostať v obrannom režime, ak si chce zachovať 
misionársku otvorenosť a  intelektuálnu presnosť. Na to nadväzuje reflexia 
Dariusza Gardockého SJ sústredená na pravdu a poslanie teológie v učení 
pápeža Františka: pravda sa tu nepredstavuje ako abstraktný súbor tvrdení, ale 
ako skutočnosť, ktorá sa sprostredkúva v horizontoch vzťahu, milosrdenstva 
a konkrétnej ľudskej situácie.

Dialóg sa v tomto čísle časopisu ukazuje aj v hermeneutickej perspek-
tíve: porozumenie nie je automatickým prenosom významu, ale procesom 
interpretácie. Aj týmto spôsobom sa naznačuje, že „hodnotiť“ v teologickom 
zmysle neznamená odsúdiť, ale rozlíšiť, čo vedie k plnosti života a čo ju oslabuje.

	 Učenie sa službou
Metodológia „vidieť – hodnotiť – konať“ by zostala neúplná, keby sa 

zastavila pri analýze a interpretácii. Teológia tu a teraz sa napokon overuje 
v praxi: v tom, či dokáže formovať postoje, rozhodnutia a štýl služby. V tejto 
perspektíve má osobitnú váhu empirická štúdia o učení sa službou (service 
learning) v katolíckej inštitúcii v Káthmandu. Ukazuje, že teologické a duchovné 
poznanie dozrieva vtedy, keď sa spája s konkrétnou skúsenosťou solidarity, re-
flexie a zodpovednosti: študenti nevstupujú iba do „prípadov“, ale do vzťahov, 
ktoré menia ich pohľad na človeka, spoločnosť aj vlastnú vieru. Teológia je tak 
vnímaná ako škola, v ktorej sa láska učí žiť s nárokmi, ktoré prináša konflikt 
s reálnymi príbehmi a s reálnymi limitmi.



Editoriál | 7

Záverečný dôraz konferencie pripomína synodálny rozmer teologickej 
práce: teológia dnes nemôže byť monológom. Štúdia Milana Urbančoka a Joze-
fa Žuffu ukazuje, že skúsenosť spoločného počúvania, zdieľania a rozlišovania 
vytvára prostredie, v ktorom sa jazyk viery nielen opakuje, ale stáva zrozumi-
teľnejším. Pluralita hlasov, trpezlivosť voči nejednoznačnosti a ochota nechať 
sa korigovať skúsenosťou druhých neoslabujú teologickú identitu; naopak, 
chránia ju pred uzavretím sa do seba potvrdzujúcich schém.

Teológia tu a teraz je tak pozvaním k práci, ktorá spája akademickú 
poctivosť s citlivosťou na realitu, vernosť tradícii s odvahou vstúpiť do rýchlo 
meniacej sa prítomnosti. Toto číslo preto neponúka definitívne odpovede, 
ale rozvíja schopnosť klásť také otázky, ktoré pomáhajú teológii zostať v kon-
takte s dnešným človekom a zároveň zostať vnútorne ukotvenou v biblických 
pravdách.

Jozef Žuffa





| 9

Ako hovoriť o Bohu dnes
Milan Urbančok SDB, Jozef Žuffa

Urbančok, M. – Žuffa, J.: How to talk about God today. Studia Aloisiana 2/2025.
The study examines the possibilities of contemporary theological language 
in the context of religious indifference, a pluralistic culture, and the synodal 
renewal of the Church. The introductory section analyzes shifts in the under-
standing of religious experience and the movement from Luther’s question 
seeking a merciful God – one whose image and face are not shaped by fear 
but by the possibility of forming a trusting relationship – to today’s question 
concerning whether a credible experience of God is possible at all. Metho-
dologically, the study draws on a  dialogical approach, shared theological 
“rumination,” and the thoughtful use of digital tools.
A comparison of the perspectives of Christoph Theobald, Jan Loffeld, Julia 
Knop, and Kurt Koch on this issue shows that the key to an incarnated Gospel 
– one that remains tangible today – is the experience of encounter, the capacity 
to listen, and the existence of faith as testimony. In a “modeled” discussion 
with these authors, the study develops the understanding of the Church as 
a “resonant space,” in which the deepening of knowledge of the truth about 
God unfolds and grows through the process of communal discernment, based 
on the synodal path applied to theological inquiry.
The final chapter presents a practical synodal experience from a lecture of the 
same title delivered at an international scientific conference. It confirms that 
to speak about God today means first to listen together – in the plurality of 
voices, in the silence that creates space for the Spirit, and in a shared search 
for meaning and hope.
Keywords: synodality, religious indifference, theological Language, testimony 
of faith, experience of encounter

1.	 Kontext hovorenia o Bohu
Táto štúdia je koncipovaná podľa výskumnej štruktúry IMRAD: ka-

pitola  1 predstavuje úvod (Introduction), kapitola 2 opisuje metodológiu 
(Methods), kapitola 3 zhŕňa hlavné výsledky teologického dialógu (Results), 
kapitola 4 ich interpretuje v synodálnej perspektíve (Discussion) a kapitola 5 
prináša záver prepojený s konkrétnou pastoračnou skúsenosťou (Conclusion). 
Názvy kapitol sú teologicky formulované, no sledujú túto vnútornú logiku.

Otázka „Ako hovoriť o Bohu dnes“ patrí medzi ústredné témy súčasnej 
teológie. Christoph Theobald pripomína, že každá epocha nanovo otvára otáz-



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

ku Boha, človeka a sveta – a tým aj jazyk, ktorým je možné o Bohu hovoriť.1 
Jan Loffeld, nadväzujúc na Tomáša Halíka, opisuje súčasnosť pojmom apa­
teizmus – ako stav, v ktorom mnohým ľuďom Boh nechýba a ich každodenný 
život plynie bez reflexie náboženských otázok, takže svet sa im svet javí ako 
úplne autonomný a sebestačný.2 Julia Knop zdôrazňuje, že v podmienkach 
neskorej moderny už nie je samozrejmosťou predpoklad, že by jednotlivec 
v  sebe nosil vopred sformovanú náboženskú otázku; pre mnohých viera 
nepredstavuje reálnu možnosť voľby.3 V tomto horizonte, ktorý sa dnes od 
minulosti výrazne líši, sa stáva rozhodujúcou otázka, ako môže Cirkev hovoriť 
o Bohu spôsobom, ktorý by dával zmysel človeku, ktorý už Boha nepotrebuje 
alebo sa oňho jednoducho nezaujíma.

1.1	 Boh bez tváre a hlasu

Apateizmus, reflektovaný vybranými autormi, naznačuje, že súčasným 
problémom viery nie je ani tak priamy odpor voči Bohu, ako skôr jeho tiché 
vytesňovanie z horizontu ľudského žitia. Moderný človek žije v situácii „seku-
lárnej voľby“: viera je len jednou z možností a v praxi často vôbec neprichádza 
do úvahy. Strata samozrejmosti „homo religiosus“ – ako intuície o človeku 
v križovatke s transcendentnom znamená, že náboženská otázka sa stáva iba 
jednou z možných a neraz neaktivovaných možností. Klasický dogmatický jazyk 
tu neprestáva byť pravdivý, ale prestáva byť zrozumiteľný, a tým aj počuteľný 
– nevidí tu otázku, ktorej by mohol odpovedať.

Kríza viery sa preto dnes prejavuje skôr ako tiché vyprázdňovanie 
religiózneho priestoru než ako dramatický konflikt medzi vierou a nevierou. 
Človek môže viesť eticky zodpovedný a vzťahovo bohatý život bez toho, aby 
otázka Boha výrazne zasahovala jeho rozhodovanie. Životná múdrosť má 
viac spoločného s bohatými životnými skúsenosťami a ich zvažovaním, ktoré 
nás vnútorne viac usmerňujú v nastavení životného smerovania.4 Teologická 
reflexia si tak musí priznať, že hovorí do sveta, v ktorom Bohu chýba tvár aj 
hlas – a v ktorom prvým krokom nemôže byť apologetika, ale ochota počúvať.

Z tejto diagnózy vyrastá základná výskumná otázka štúdie: Ako môže 
Cirkev v prostredí náboženskej ľahostajnosti hovoriť o Bohu tak, aby nešlo 
o udržiavanie systému, ale o zmysluplné a evanjeliovo vierohodné svedectvo?

1	 Porov. THEOBALD, C.: L’annuncio del Vangelo in un contesto secolarizzato. In: Esperienza e Teologia 
29 (2013), s. 9 – 10, 17 – 19.

2	 Porov. LOFFELD, J.: Když Bůh nikomu nechybí. Úvahy o náboženské lhostejnosti. Praha : Portál, 2025, 
s. 36 – 38; Porov. tiež: LOFFELD, J.: Essere estranei all’umano? Premesse antropologiche della pasto-
rale attuale nel vortice delle realtà. In: KNOP, J. (ed.): La questione di Dio fra cambiamento e rottura. 
Teologia e pastorale nell’epoca della secolarità. Brescia : Editrice Queriniana, 2021, s. 160.

3	 Porov. KNOP, J.: Dio: un tema dell’umanità? Premesse contemporanee e obiezioni anacronistiche. In: 
KNOP, J. (ed.): La questione di Dio fra cambiamento e rottura. Teologia e pastorale nell’epoca della 
secolarità. Brescia : Editrice Queriniana, 2021, s. 155 – 156; porov. a tiež: Introduzione, tamže, s. 5 – 7.

4	 Porov. JAMBOROVÁ, R. : Senior v sieti medzigeneračného vplyvu. Trnava : Dobrá kniha, 2020, s. 32 – 33



Milan Urbančok SDB, Jozef Žuffa | 11

1.2	 Preklad jazyka viery

Každá epocha hovorí o Bohu inak, pretože jazyk viery sa rodí zo skúse-
nosti svojej doby. Christoph Theobald zdôrazňuje, že zjavenie nie je uzavretý 
„depozit“ hotových viet, ale udalosť, ktorá sa neustále prekladá do reči kon-
krétneho človeka a konkrétnych dejín.5 Teológia je preto vždy aj hermeneu-
tikou času: nejde v nej len o opakovanie tradovaných formúl, ale aj o úsilie 
porozumieť tomu, čo sa v danej dobe deje a o hľadanie toho, ako v tomto 
dianí zaznieva Božie slovo.

Historická situácia formuje nielen obsahové dôrazy, ale aj „gramatiku“ 
viery – obrazy, metafory a formy blízkosti. Inak sa hovorilo o Bohu v horizonte 
strachu z hriechu a túžby po spáse, inak v čase osvietenstva a kritiky tradície 
a inak po traumatických skúsenostiach 20. storočia, ktoré spochybnili jedno-
duchú reč o dobrom a všemohúcom Bohu. Vždy však ide o preklad medzi 
biblickým svedectvom a súčasnou kultúrou, medzi tradíciou Cirkvi a konkrét-
nymi príbehmi ľudí.

Takto chápaný jazyk viery spolu vytvára aj obraz Boha. Ak sa o ňom 
hovorí predovšetkým v kategóriách viny a trestu, rodí sa Boh, ktorého sa treba 
báť. Ak sa zdôrazňuje blízkosť, vernosť a sprevádzanie, rodí sa jazyk dôvery 
a slobody.6 Dejinnosť jazyka viery tak nie je slabosťou, ale znakom toho, že 
Boh vstupuje do dejín a necháva sa artikulovať v mnohých hlasoch.7

1.3	 Otázka vierohodnosti

Dejinný posun možno dobre vidieť na prechode od Lutherovej otázky 
o milostivom Bohu k dnešnej otázke o vierohodnom Bohu. V čase reformácie 
sa teologická aj existenciálna núdza sústreďovala do volania: Wie kriege ich 
einen gnädigen Gott? – Ako nájdem Boha, ktorý je milostivý? Luther prežíval 
Boha ako prísneho sudcu a v Božej „spravodlivosti“ objavil predovšetkým dar 
odpustenia, ktorý človeka znovu stavia na nohy. Kardinál Kurt Koch upozor-
ňuje, že práve toto napätie medzi vedomím hriechu a skúsenosťou milosti sa 
stalo dynamickým jadrom reformácie.8

Dnes však prevláda iný typ nedostatku. Moderný človek väčšinou ne-
prežíva silnú úzkosť z hriechu, skôr skúsenosť absencie Boha a mlčania tvárou 

5	 Porov. THEOBALD, C.: L’annuncio del Vangelo in un contesto secolarizzato. In: Esperienza e Teologia 
29 (2013), s. 9 – 13, 17 – 19.

6	 Porov. TRĘBSKI K.: La tenerezza: una risorsa nella famiglia. In: Poznańskie Studia Teologiczne, 34 
(2019), s.152 – 153.

7	 Porov. THEOBALD, Ch.: Il cristianesimo come stile. Fare teologia nella postmodernità. In: Teologia 
32 (2007) 3, s. 280 – 303. 

8	 Porov. KOCH, K., Ricerca di un Dio che anche oggi fa grazia. Riflessioni sull’attualità permanente della 
domanda su Dio di Martin Lutero. In: KNOP, J. (ed.), La questione di Dio fra cambiamento e rottura. 
Teologia e pastorale nell’epoca della secolarità. Brescia: Queriniana, 2021, s. 13 – 15.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

v tvár utrpeniu a dejinným tragédiám.9 Otázka „Ako sa môžem zachrániť?“ 
ustupuje otázke „Existuje vôbec Boh, ktorého prítomnosť má význam?“ Ťažisko 
sa teda v podstate nevzďaľuje od klasickej teodicei, ale skôr smeruje k otázke 
o vierohodnosti Boha pred tvárou obetí dejín. Jazyk viny a ospravedlnenia tak 
musí byť doplnený jazykom dôvery, blízkosti a milosrdenstva.10

Julia Knop v tejto súvislosti hovorí o potrebe hermeneutickej odvahy: 
Dnes nejde len o nový slovník, ale o novú interpretáciu evanjelia v prostredí, 
kde náboženské symboly stratili automatickú zrozumiteľnosť.11 Walter Kasper 
preto interpretuje evanjelium ako prisľúbenie spásy pre celé ľudstvo, ktoré 
môže obstáť pred príbehom obetí len vtedy, ak sa žije a zdieľa ako konkrétna, 
oslobodzujúca cesta.12

1.4	 Aktuálnosť témy

Téma „Ako hovoriť o Bohu dnes“ vyrastá z konkrétneho akademického 
a pastoračného kontextu Cirkvi na Slovensku i v širšom európskom prostredí. 
Autori štúdie – morálny teológ, rozvíjajúci tému tvorivého napĺňania slobody 
v každodennom živote, a pastorálny teológ, orientujúci sa na prepájanie teórie 
s praxou – dlhodobo spolupracujú na projektoch skúmajúcich ako žiť vieru 
a komunikovať spôsobom primeraným dnešnému človeku. Skúsenosti z oblasti 
teológie prírody, sprevádzania mládeže a reflexie duchovného vedenia ukázali, 
že jazyk o Bohu formuje konkrétne vzťahy a mocenské dynamiky v Cirkvi.

Prvé kroky pri predstavení tejto témy a  metodológie, spojenej s  jej 
prípravou, sa uskutočnili v máji 2025 v rámci programu Noci kostolov, ktorý 
pripravila Teologická fakulta Trnavskej univerzity spolu s miestnou komunitou. 
Krátke zamyslenie nad tým, ako možno v tichu, príbehu a hľadaní zmyslu za-
kúsiť Božiu prítomnosť tu a teraz, vyvolalo živé reakcie veriacich i hľadajúcich.13

Nasledovala medzinárodná vedecká konferencia Teológia tu a  teraz 
(Bratislava, september 2025), ktorá bola štruktúrovaná podľa logiky pastorálnej 
teológie – od čítania znamení časov, cez rozlišovanie, až po pastoračné návrhy. 
Príspevok Ako hovoriť o Bohu dnes bol zámerne spojený s participatívnym rozli-
šovaním účastníkov.14 Tieto skúsenosti a analytické rozvíjanie témy „Ako hovoriť 

9	 Porov. MARTINI, C. M.: IL DIALOGO CON I NON CREDENTI. FONDAMENTI TEOLOGICO-PAS-
TORALI, In: https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cul-
tr_20000302_doc_i-2000-plenaria-1_en.html#5

10	 Porov. KNOP, J.: Sünde – Freiheit – Endlichkeit. Christliche Sündentheologie im theologischen Diskurs 
der Gegenwart. Regensburg: Pustet, 2007, s. 31 – 32, 39 – 40.

11	 Porov. KNOP, J. (ed.): La questione di Dio fra cambiamento e rottura. Teologia e pastorale nell’epoca 
della secolarità. Brescia : Editrice Queriniana, 2021, s. 241 – 242.

12	 Porov. KASPER, W.: Il Vangelo di Gesù Cristo. Brescia: Queriniana, 2012, s. 35, 93, 102 – 103, 236 – 237, 
273.

13	 Program Noci kostolov Teologickej fakulty Trnavskej univerzity, Bratislava, 2025. Dostupné na: https://
www.tftu.sk/noc-kostolov

14	 Program konferencie Teológia tu a  teraz, TF TU Trnava 2025. Dostupné na: https://www.tftu.sk/
tuateraz



Milan Urbančok SDB, Jozef Žuffa | 13

o Bohu dnes“ viedli k presvedčeniu, že otázku nemožno riešiť len čiastkovými 
úpravami katechézy či komunikácie, ale vyžaduje si hlbšiu hermeneutickú pre-
menu chápania viery, aj jazyka Cirkvi u nás a synodálneho načúvania svetu.

2.	 Dialóg ako metóda
Štúdia nadväzuje na niekoľkoročnú spoluprácu autorov v  oblasti 

morálnej a  pastorálnej teológie a  vychádza z  presvedčenia inšpirovaného 
Johnom Henry Newmanom, že teológia nemôže byť oddelená od konkrétneho 
života Cirkvi.15 Metodológia sa opiera o tri prepojené línie: spoločný pracovný 
priestor, prácu so zdrojmi ako s diskusnými partnermi a premyslené využívanie 
digitálnych nástrojov – najmä veľkých jazykových modelov – pri analytickom 
spracovaní textov.

2.1	 Spoločný pracovný priestor

Autori už približne dva roky intenzívne spolupracujú na akademic-
kom spracovaní viacerých teologických tém. V projektoch o teológii prírody, 
sprevádzaní mládeže či mediácii v spoločenstvách sa postupne vyformoval 
spôsob práce, ktorý spája morálnu teológiu s pokoncilovým pozitívnym oce-
nením slobody a s pastorálnou teológiou orientovanou na prepojenie teórie 
a praxe. Oživujeme tu tak historickú skúsenosť o tom, že teológia sa nerodí 
v izolácii jednotlivca, ale v dialógu, v ktorom sa stretávajú odlišné kompetencie, 
skúsenosti a citlivosti.

Pri každej téme prebieha najskôr výber a systematické štúdium odbor-
ných zdrojov. Vzniká spoločný korpus monografií, článkov a konferenčných 
príspevkov – od klasických diel až po aktuálnu európsku literatúru o sekulari-
zácii a synodalite – doplnený o materiály z vlastných pastoračných výskumov. 
Tento priestor nie je len archívom citátov, ale miestom, kde sa rôzne prístupy 
postupne usporadúvajú, porovnávajú a prekladajú do spoločného jazyka. Už 
v tejto fáze sa otázka „Ako hovoriť o Bohu dnes“ vedome viaže na konkrétnu 
pastoračnú prax.

2.2	 Zdrojové texty

Zdrojové texty sú chápané ako partneri dialógu, nie ako rezervoár 
autoritatívnych výrokov. Kľúčové miesto majú texty Christopha Theobalda, 

15	 Porov. GALLAGHER, M. P.: Allargare l´intelletto verso l´amore. In: LEUZZI, L: La carità intellettuale, 
Percorsi culturali per un nuovo umanesimo, Libreria Editrice Vaticana, 2007, s. 19.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

Jana Loffelda, Julie Knop a Kurta Kocha, ktoré reprezentujú odlišné, no kom-
plementárne pohľady na sekularizovaný kontext, náboženskú ľahostajnosť, 
jazyk viery a vzťah viery a slobody.

Práca so zdrojmi prebieha v dvoch krokoch. Najprv každý z autorov 
samostatne analyzuje vybrané texty, pričom zaznamenáva kľúčové tézy, otázky 
a problematické body. Následne prebieha spoločná syntéza, počas ktorej sa 
jednotlivé pohľady konfrontujú a porovnávajú. Výsledkom je aj interný kom-
paratívny prehľad, v ktorom sú štyria hlavní autori zoradení podľa nosných 
akcentov, teologických dôrazov a synodálnych implikácií (Ako hovoriť o Bohu 
dnes – komparatívna tabuľka, TF TU, 2024, interný materiál). Tento proces 
chráni pred tým, aby sa z textu stala mozaika citátov, a zároveň umožňuje 
prepájať európsku diskusiu s lokálnym kontextom Cirkvi na Slovensku.

2.3	 Technológia v službe prehľadnosti

Špecifickým prvkom metodológie je premyslené využívanie jazykového 
modelu ChatGPT 5.1 ako pracovného nástroja. Časti odborných materiálov po-
stupne nahrávané na spoločné úložisko doplňujú nástroj syntézy. Individuálne 
autori využívajú model najmä na zhrnutie dlhších textov, rýchle porovnanie 
rôznych interpretácií rovnakého motívu (napr. apateizmus, synodalita, nábo-
ženská ľahostajnosť) a na prípravu pracovných náčrtov a členenia podkapitol, 
ktoré sú následne kriticky prepisované.

V spoločnej rovine sa jazykový model využíva pri hlasovej alebo 
písomnej diskusii: zobrazujú sa predchádzajúce poznámky, navrhujú sa 
štruktúry argumentácie, sledujú sa prepojenia medzi jednotlivými časťami 
textu. Každá podkapitola prechádza cyklom: osobné štúdium – individuálna 
práca s modelom – spoločné rozlišovanie – redakcia. Model má však výlučne 
podpornú funkciu: intelektuálny obsah, interpretácie a závery sú dielom 
autorov a každá pasáž textu prechádza kritickým čítaním a preformulova-
ním. Tento prístup je v súlade so súčasnými akademickými odporúčaniami, 
ktoré zdôrazňujú transparentnosť a osobnú zodpovednosť pri používaní 
umelej inteligencie.

2.4	 Prežúvanie slova

Na pozadí metodiky stojí stará mníšska metafora ruminatio – prežúva-
nie slova, ktoré sa neponáhľa k záverom. Autori ju aplikujú na teologický text 
v osobnej, spoločnej i syntetickej rovine. V osobnej rovine ide o opakované 
čítanie a vracanie sa k vetám, ktoré vyvolávajú súhlas či odpor, o zapisovanie 
otázok a  asociácií. Rozdielne odbory aj temperamenty spôsobujú, že prvé 
čítania bývajú rozdielne – práve to však robí dialóg plodným.



Milan Urbančok SDB, Jozef Žuffa | 15

V spoločnej rovine si autori navzájom predkladajú svoje čítania a hľadajú 
spojovacie línie medzi jednotlivými textami: motívy, ktoré sa opakujú (počú-
vanie, jazyk milosrdenstva, pluralita hlasov) a zreteľné rozdiely. V syntetickej 
rovine sa tieto intuície premieňajú na text, ktorý obaja autori opakovane 
revidujú. Zásadou je, že žiadna veta nemá zostať bez toho, aby ju druhý au-
tor integroval. Výsledok nie je kompromisom dvoch názorov, ale spoločným 
produktom dialógu.

Samotný spôsob vzniku štúdie tak funguje ako malý „laboratórny 
model“ témy, o ktorej pojednáva: pravda sa nehľadá v monológu, ale v spo-
ločnom rozlišovaní, ktoré berie vážne rozdielnosť skúseností. Metodológia 
dialógu rozvíjaná spomenutým spôsobom preto už nie je len technickým 
opisom práce, ale aj teologickým vyjadrením presvedčenia, že Boh vstupuje 
do dejín prostredníctvom počúvania, zdieľanej zodpovednosti a trpezlivého 
spoločného hľadania.

3.	 Čo o Bohu hovorí život
V tejto kapitole zhŕňame hlavné výsledky teologického dialógu so 

štyrmi autormi, ktorí sa stali kľúčovými pre našu otázku „Ako hovoriť o Bohu 
dnes“ Christoph Theobald, Jan Loffeld, Julia Knop a Kurt Koch. Ich texty 
čítame ako polyfóniu, v ktorej sa prepisuje vzťah medzi evanjeliom a súčas-
ným človekom.

3.1	 Keď sa Boh stáva štýlom

Christoph Theobald zdôrazňuje, že v kresťanstve nejde predovšetkým 
o odovzdávanie doktríny, ale o sprostredkovanie skúsenosti.16 Viera sa nepre-
náša ako systém výrokov, ale ako udalosť, ktorá sa dotýka konkrétneho života. 
Boh sa nestáva predmetom poznania, ale partnerom dialógu, ktorý vstupuje 
do dejín prostredníctvom ľudskej blízkosti a vzájomnosti.

V sekularizovanom svete preto, podľa Theobalda, nemožno ohlasovať 
evanjelium ako externý balík právd; ohlasovanie je vierohodné vtedy, keď 
má podobu „štýlu“ – stile del Vangelo. Evanjelium sa šíri vtedy, keď sa ním 
žije – keď sa stáva viditeľným v konkrétnom spôsobe a podobe vytváraných 
vzťahov s ľuďmi, vzťahov, kde sa stretáva s mocou, vzťahov, kde sa stretáva so 
zraniteľnosťou.17 Walter Kasper v podobnom duchu zdôrazňuje, že evanjelium 

16	 Porov. THEOBALD. C.: Urgenze pastorali. Per una pedagogia della riforma, Bologna : EDB, 2019, 
s. 64.

17	 Porov. THEOBALD, C.: L’annuncio del Vangelo in un contesto secolarizzato, Esperienza e Telogia 29 
(2014), s. 19 – 21.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

je Boží prísľub spásy pre celé ľudstvo, ktorý možno identifikovať ako dobrú 
správu práve v spôsobe života kresťanov.“18

Skúsenosť stretnutia tak nie je psychologickým doplnkom k viere, ale 
hermeneutickým kľúčom k Zjaveniu: zjavenie je udalosť dialógu, v ktorej sa 
Božie slovo prekladá do jazyka vzťahu. Viera je otvorená odpoveď, nie uzavreté 
vlastníctvo pravdy.

3.2	 Gramotnosť pre ticho

Jan Loffeld opisuje tú istú dynamiku sveta, v  ktorom Boh „nikomu 
nechýba“. Apateizmus označuje stav, v  ktorom sa človek naučil žiť, tvoriť 
a niesť zodpovednosť bez toho, aby vôbec potreboval vysloviť otázku po Bohu 
(LOFFELD, Když Bůh nikomu nechybí). V takej situácii už nejde o spor veria-
cich a ateistov, ale o hlbokú ľahostajnosť. Teológia kvôli tomu, podľa neho, by 
nemala začínať odpoveďou, ale počúvaním: na začiatku najprv treba vytvoriť 
priestor, v ktorom môže otázka vôbec vzniknúť.

Julia Knop dopĺňa, že s týmto posunom sa končí éra „protestujúceho 
ateizmu“.19 Dnešný človek často proti Bohu neprotestuje; jednoducho ho ne-
považuje za tému.20 Teológia preto potrebuje prejaviť „spirituálnu gramotnosť“ 
pre ticho: schopnosť rozpoznať, kde v skúsenostiach človeka – aj bez nábožen-
ských slov – pulzuje túžba po zmysle, spravodlivosti, prijatí a spolupatričnosti.

V tejto perspektíve sa skúsenosť stretnutia stáva prvým miestom teo-
lógie: teológia sa deje „na prahu“, tam, kde človek naráža na svoju krehkosť 
a kde ticho odhaľuje, že nie všetko je pod jeho kontrolou.

3.3	 Vierohodnosť po tragédiách

Kurt Koch a Julia Knopová ukazujú, že dejinný posun od Lutherovej 
otázky „Ako nájdem milostivého Boha?“ k dnešnej otázke „Je Boh vierohodný?“ 
súvisí s traumami 20. storočia. V kultúre poznačenej scientizmom, ideológiami 
a genocídami sa do popredia dostáva problém Božej vierohodnosti pred obe-
ťami dejín. Na pozadí týchto skúseností už nie je natoľko v popredí teoretická 
teodicea, ale otázka, či možno hovoriť o Bohu ako o dobrej správe pre ľudí, 
ktorých život bol zásadne zranený.

18	 KASPER, W.: Il Vangelo di Gesù Cristo. Brescia : Queriniana, 2012, text vydavateľskej anotácie (obálka); 
porov. tamže, časť Nuova evangelizzazione come programma a Nuova evangelizzazione come sfida.

19	 Porov. KNOP, J.: Introduzione. In: KNOP, J. (ed.): La questione di Dio fra cambiamento e rottura. 
Teologia e pastorale nell’epoca della secolarità. Brescia : Queriniana, 2021, s. 6.

20	 Porov. HOFFMANN, V.: Un posto vuoto che solo Dio può colmare? La domanda sulla rilevanza 
antropologica della fede di fronte all’indifferenza religiosa. In: KNOP, J. (ed.): La questione di Dio fra 
cambiamento e rottura…, Brescia : Queriniana, 2021, s. 133.



Milan Urbančok SDB, Jozef Žuffa | 17

Tento posun mení jazyk teológie. Ak sa v minulosti hovorilo predo-
všetkým jazykom viny a ospravedlnenia, dnes je potrebné znovuobjaviť jazyk 
dôvery, blízkosti a  milosrdenstva, ktorý nadväzuje na teológiu milostivého 
Boha, no prekladá ju do kontextu skúsenosti opustenosti. Koch pripomína, 
že viera v Boha nie je v rozpore so slobodou človeka, ale je jej zárukou: Boh 
oslovuje človeka ako partnera, nie ako konkurenta.21

3.4	 Svedectvo ako reč viery

Komparatívne čítanie Theobalda, Loffelda, Knop a Kocha ukazuje spo-
ločnú líniu: dôraz sa presúva od otázky „Ako hovoriť o Bohu“ k otázke „Ako 
spolu počúvať Boha v rôznorodosti sveta“. Christoph Theobald zdôrazňuje 
zjavenie ako udalosť, ktorá sa rodí v konkrétnej situácii a vyžaduje cirkev, ktorá 
počúva a rozlišuje; Jan Loffeld vidí apateizmus ako výzvu pre väčšie načúvanie 
v teológii; Julia Knop volá po hermeneutickej odvahe prekladu evanjelia; Kurt 
Koch upozorňuje, že vierohodnosť Boha je spojená s vierohodnosťou cirkvi 
ako spoločenstva.

Všetky tieto línie sa stretávajú v pojme svedectva. Svedok nie je ten, 
kto vie viac, ale ten, koho sa evanjeliové posolstvo osobne dotklo. Jeho slová 
majú váhu, lebo vyrastajú zo skúsenosti, ale nie z moci. Viera sa dnes stáva 
komunikovateľnou vtedy, keď má podobu existenciálneho svedectva – života, 
ktorý sa dá čítať ako „štýl evanjelia“. To je východiskový bod pre synodálnu 
hermeneutiku nasledujúcej kapitoly.

4.	 Počúvanie ako teologické miesto
Výsledky komparácie naznačili, že viera sa stáva komunikovateľnou, len 

ak je existenciálna – dotýka sa života a ponúka vzťah. Skúsenosť stretnutia22 je 
hermeneutickým kľúčom k Zjaveniu. Ak je to tak, potom základným „miestom“ 
viery je počúvanie a jej formou synodalita.

21	 Porov. KOCH, K.: Ricerca di un Dio che anche oggi fa grazia. Riflessioni sull’attualità permanente 
della domanda su Dio di Martin Lutero. In: KNOP, J. (ed.): La questione di Dio fra cambiamento 
e rottura. Teologia e pastorale nell’epoca della secolarità. Brescia : Editrice Queriniana, 2021, s. 14 
– 24, tu s. 18.

22	 Porov. TRĘBSKI K.: Synoda v rímskej diecéze: cesta viery medzi svetlami a tieňmi. In: ACTA facultatis 
theologicae Universitatis Comenianae Bratislavensis, roč. XX, č. 1/2023. s. 25 – 28.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

4.1	 Počúvanie, ktoré evanjelizuje

Ak je jadrom viery skúsenosť zo stretnutia, jej prvou podobou je počú-
vanie. Naozaj počúvať znamená uznať hodnotu druhého a otvoriť sa možnosti, 
že Boh k nám prehovára práve jeho ústami. V tejto perspektíve možno pove-
dať, že už samotné počúvanie druhých je prvým aktom evanjelizácie.23 Prvým 
aktom Cirkvi by teda mohlo byť nie hovoriť, ale počúvať.

Synodálny horizont tento posun prehlbuje. Rafael Luciani a Serena 
Noceti opisujú synodalitu ako prechod od „Cirkvi vyučujúcej“ k „Cirkvi počú-
vajúcej“.24 Cirkev prestáva chápať seba ako distribútora hotových odpovedí 
a stáva sa prednostne sieťou vzťahov, v ktorých Duch pôsobí prostredníctvom 
všetkých pokrstených.

Počúvanie má pritom štyri dimenzie: počúvanie Božieho slova v Písme, 
počúvanie tradície ako dejín interpretácií, počúvanie skúsenosti veriacich (sen-
sus fidelium) a počúvanie sveta s jeho radosťami a bolesťami (čítanie znamení 
časov). Teológia, ktorá sa pýta „Ako hovoriť o Bohu dnes“ nemôže stáť mimo 
tohto procesu; je jednou z foriem cirkevného „počúvania“.25

4.2	 Pluralita ako dar, nie hrozba

Pluralitný svet nie je pre Cirkev len problémom, ale aj miestom zjavenia. 
Christoph Theobald pripomína, že evanjelium sa odovzdáva vždy prostred-
níctvom konkrétnych jazykov viery a kultúrnych foriem; preto dnes nemožno 
počítať s jedným jediným „jazykom“ kresťanskej tradície, ale s viacerými jazykmi 
viery, ktoré treba nanovo prekladať. 26 Cirkev môže zostať verná evanjeliu len 
vtedy, keď sa stane „miestom prekladania“ – priestorom, kde sa slovo nefixuje, 
ale otvára zmysel – kde sa nanovo stáva telom.

Božie slovo je, podľa Christopha Theobalda, „polyfónne“: neodstraňuje 
napätia, ale premieňa ich na rezonanciu. Synodálna ekleziológia preto chápe 
pluralitu hlasov nie ako hrozbu pre jednotu, ale ako ovocie Ducha. Walter 
Kasper poukazuje na to, že kresťanstvo je z povahy vtelenia vždy viazané na 

23	 Porov. THEOBALD, C.: L’Avvenire del Concilio. Nuovi approcci al Vaticano II. Bologna : Dehoniane, 
2016, s. 12, kde hovorí o potrebe ‘lasciare che gli altri ci evangelizzino’, čo konkrétne znamená počúvať 
ich volanie, najmä krik chudobných.

24	 Porov. R. LUCIANI – S. NOCETI – C. SCHICKENDANTZ, Introduzione. Riforme nella chiesa in prospet­
tiva sinodale, in: TÍ ISTÍ (edd.), Sinodalità e riforma. Una sfida ecclesiale, Brescia : Queriniana, 2022, 
13; M. WIJLENS, „La chiesa di Dio è convocata in sinodo…“, tamže, 40; S. NOCETI, In comunicazione 
generativa…, tamže, 258.

25	 Porov. TRĘBSKI K.: Synoda v rímskej diecéze: cesta viery medzi svetlami a tieňm. In: ACTA facultatis 
theologicae Universitatis Comenianae Bratislavensis, roč. XX, č. 1/2023. s. 22 – 34.

26	 Porov. C. THEOBALD, C.: L’annuncio del Vangelo in un contesto secolarizzato, Esperienza e Teolo-
gia 29/2, s. 19 – 22; C. THEOBALD, C.:Trasmettere un Vangelo di libertà, najmä úvodné strany kap. 
o „diversi linguaggi della fede“.



Milan Urbančok SDB, Jozef Žuffa | 19

konkrétne kultúry; bez kultúrnej formy by bolo „chudokrvnou“ fikciou27. Inkul-
turácia nie je kozmetické prispôsobenie sa, ale obojstranný proces: evanjelium 
pretvára kultúru a zároveň sa necháva jej jazykom nanovo artikulovať.

Jan Loffeld opisuje premeny cirkevného seba chápania pomocou poj-
mu dispositif communio: v konkrétnych epochách vzniká sieť diskurzívnych 
a nediskurzívnych prvkov, ktorá formuje seba pochopenie Cirkvi.28 Synodalita 
naznačuje prechod k novému dispozitívu, v ktorom sa kľúčovou stáva dyna-
mická pluralita spojená spoločným rozlišovaním.

Tento synodálny spôsob práce s rozdielnosťou možno pomenovať aj 
pojmom „teológia elasticity“, ako ho navrhuje Jörg Basten v kontexte čítania 
znamení čias v súčasnej Cirkvi. Ide o teológiu, ktorá je schopná niesť napätia 
pluralitného sveta bez potreby vylučovania alebo dominancie, ponecháva 
niektoré otázky otvorené a rozlišovanie chápe ako proces, v ktorom sa pravda 
nepresadzuje mocou, ale dozrieva v dialógu a vo vzájomnom počúvaní.29

4.3	 Pravda, ktorá sa rodí v procese

Synodalita je zároveň teológiou pravdy, ktorá sa rodí v procese. Posun 
od otázky „Ako hovoriť o Bohu“ k otázke „Ako spolu počúvať Boha“ znamená, 
že pravda viery nie je statický blok, ale dej, v ktorom Duch pravdy sprevádza 
Cirkev uprostred dejín (Jn 16,13). Serena Noceti opisuje synodálnu Cirkev ako 
spoločenstvo veriacich, ktoré prostredníctvom počúvania a dialógu vykonáva 
spoločné rozlišovanie,30; pravda viery sa v ňom nerodí ako súkromné vlastníctvo 
jednotlivca, ale ako ovocie spoločnej cesty.

Walter Kasper rozvíja v tejto línii kategóriu sensus fidelium a consen­
sus fidelium: hlas Božieho ľudu nie je sociologickým údajom, ale teologickou 
kategóriou, ktorá vstupuje do dialógu s Písmom, Tradíciou a Magistériom. 
Madrigal cituje Ioannisa Zizioulasa, keď hovorí o potrebe novej formy autority: 
nie hierarchie príkazov, ale „autority vzťahov“, v ktorej moc znamená schopnosť 
počúvať a sprevádzať.31

Christoph Theobald zasa interpretuje Druhý vatikánsky koncil ako „gi-
gantický proces spoločného učenia“: pastoračný charakter koncilu a zmierujúci 

27	 Porov. KASPER, W.: Il Vangelo di Gesù Cristo. Brescia: Queriniana, 2012, s. 284 (kap. 6: Per una nuova 
cultura della vita, podkap. „Nuova evangelizzazione come sfida“).

28	 Výraz dispositif communio Loffeld preberá od M.Foucaulta. LOFFELD, J.: Když Bůh nikomu nechybí. 
Úvahy o náboženské lhostejnosti. Praha : Portál, 2025, s. 73 – 75.

29	 BASTEN, J.: Theology of Elasticity. Príspevok na medzinárodnej konferencii “The Signs of the Times 
– Methodology of Reading the Signs of the Times”, Akademia Katolicka w Warszawie (Bobolanum), 
Varšava, 10. apríla 2025, nepublikovaný konferenčný príspevok.

30	 Porov. Noceti, S.: „In comunicazione generativa. Conversazione, consensus, conspiratio“, v: R. Luciani 
– S. Noceti – C. Schickendantz (edd.), Sinodalità e riforma. Una sfida ecclesiale, Brescia : Queriniana, 
2022, s. 255 – 256, 268 – 269.

31	 Porov. MADRIGAL, S.: Potere e autorità in una chiesa sinodale. In: LUCIANI, R. – NOCETI, S. – SCHIC-
KENDANTZ, C. (edd.): Sinodalità e riforma. Una sfida ecclesiale. Brescia : Queriniana, 2022, s. 244 – 245.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

štýl jeho dokumentov nie sú slabosťou, ale stopou toho, že pravda sa rodila 
v dialógu medzi rôznymi citlivosťami.32

4.4	 Cirkev ako rezonančný priestor

Tomáš Halík v diele Odpoledne křesťanství – Odvaha k proměně opi-
suje súčasné kresťanstvo ako „popoludnie dejín viery“ – čas, keď sa vyčerpala 
náboženská samozrejmosť a viera sa musí učiť hovoriť jazykom zrelosti a ticha.33 
Nejde o čas úpadku, ale o čas premeny: Cirkev sa učí žiť bez vonkajšej istoty 
a moci iba z dôvery a prítomnosti Ducha.

Halíkova interpretácia zatvorených kostolov počas pandémie ako 
„prorockého znamenia“ možnej budúcnosti Cirkvi, ak sa nepremení,34 je 
v synodálnej hermeneutike čítaná ako výzva presunúť ťažisko z chrámu do 
spoločenstva, z rituálu do vzťahu, z moci do služby. Voľne parafrázujúc Halí-
ka, že Boh je tichý hosť, prichádzajúci v tvárach druhých,35 možno vnímať ako 
program synodálnej spirituality: Boh sa zjavuje v priestore medzi ľuďmi, ktorí 
sa navzájom počúvajú.

Cirkev sa tak javí ako rezonančný priestor: miesto, kde sa stretávajú 
slová Písma, hlas tradície, skúsenosť ľudí a ticho sveta, a kde môže zaznieť aj 
Boží hlas. Synodalita a pluralita tu tvoria dve mená jednej skúsenosti: Boh sa 
dáva poznať tam, kde sa ľudia delia o svoj hlas tam, kde tvoria komumitu.36

5.	 Synodálna skúsenosť
Predchádzajúce kapitoly ukázali, že hovoriť o Bohu dnes znamená 

hovoriť z priestoru stretnutia a počúvania. Záverečná kapitola je zameraná 
na konkrétnu skúsenosť, v ktorej sa táto téza overovala: na záverečnú časť 
konferencie „Ako hovoriť o Bohu dnes,“ kde sa teologický príspevok premenil 
na spoločné rozlišovanie a zárodok prežívania komunity.

32	 THEOBALD, Christoph: L’Avvenire del Concilio. Nuovi approcci al Vaticano II. Bologna : EDB, 2016, 
s. 59 – 60; 93 – 97.

33	 Porov. HALÍK, T.: Odpoledne křesťanství. Odvaha k proměně. Praha : NLN, 2021, s. 54 – 56, 60 – 61, 
93 – 94, 98 – 99, 175, 239 – 240.

34	 Porov. HALÍK, Odpoledne křesťanství, s. 14.
35	 „Bůh často přichází jako cizinec a staví člověka před rozhodnutí, zda ho přijme s pohostinností, nebo 

nepřátelsky.“ HALÍK,T.: Odpoledne křesťanství, s. 98.
36	 Porov. CSONTOS, L.: Synodality as a call to renew the paradigm of the Church. In: Studia Bobolanum, 

36/3 (2025) s. 143 – 144.



Milan Urbančok SDB, Jozef Žuffa | 21

5.1	 Malé laboratórium

Záverečný blok konferencie nadviazal na celý teologický oblúk projek-
tu tým, že ponúkol praktickú skúsenosť synodality. Po prednesení príspevku 
boli približne štyri desiatky účastníkov v auditóriu a niekoľkí online pozvaní 
do anonymného zdieľania prostredníctvom aplikácie Slido. Odpovedali na tri 
krátke otázky; z odpovedí vznikli tri „myšlienkové mraky“, ktoré zhromaždili 
slová a motívy v nich najviac rezonujúce. Cieľom nebolo získať reprezentatív-
ne dáta, ale umožniť spoločnú skúsenosť počúvania Ducha – „malú synodu“, 
v ktorej sa jazyk viery rodil z dialógu účastníkov.

Otázky boli formulované tak, aby viedli k jazyku spájania, nie polarizá-
cie: namiesto dogmatických kategórií sa pýtali na nádej, identitu a spolupat-
ričnosť. Vznikol tým priestor, v ktorom mohli hovoriť spolu veriaci, váhajúci 
aj sekulárne orientovaní účastníci.

5.2	 Nádej, identita, spolupatričnosť

Prvá otázka znela: „Čo je zdrojom mojej nádeje a zmyslu tu a teraz?“ 
V myšlienkovom mraku sa najčastejšie objavovali slová láska, viera, Boh, vzťahy, 
nádej, dôvera, vzkriesenie, múdrosť, spolu kráčanie, ako aj konkrétne mená 
(Ježiš, deti, priatelia) a širšie pojmy ako ľudskosť či jednota. Tento spontánny 
slovník nádeje zodpovedá tomu, čo Theobald označuje ako gramatiku viery 
v prítomnom čase: jazyk, ktorý vyrastá z konkrétne prežívanej dobroty.37 Spo-
ločným menovateľom odpovedí bol vzťah – k Bohu, k druhým, k svetu – čo 
potvrdzuje Kasperovo chápanie evanjelia ako prísľubu spásy, ktorý sa dá žiť 
len vo vzťahoch (KASPER, Il Vangelo di Gesù Cristo).

Druhá otázka znela: „Kedy sa cítim naozaj sám sebou v prežívaní a sme-
rovaní života?“ Odpovede spájali autenticitu s modlitbou, tichom, adoráciou, 
meditáciou, ale aj so slobodou, pokojom, sebaprijatím, priateľstvom, rodinou, 
spoločenstvom a  službou. Účastníci sa cítili sami sebou menej v  priestore 
výkonu a viac v priestore bytia pred niekým – pred Bohom, pred druhými, 
pred sebou samými. Ide o dynamiku, ktorú Halík opisuje ako návrat k tichu, 
v ktorom sa viera prehlbuje (HALÍK, Odpoledne křesťanství).

Tretia otázka zdôraznila dimenziu vzťahov: „V akej skúsenosti spolupat-
ričnosti k druhým cítim najväčšiu radosť?“ Vzniknutý myšlienkový mrak zahŕňal 
slová prijatie, pochopenie, objatie, zdieľanie, načúvanie, láska, priateľstvo, spo-
ločenstvo, povzbudenie, empatia, spoločné dielo, spoločné jedlo, putovanie. 
Ide o konkrétne obrazy toho, čo Theobald v súvislosti s pontifikátom pápeža 
Františka nazýva „mystikou bratstva“.38

37	 Porov. THEOBALD, C.: Trasmettere un Vangelo di libertà. Bologna : Dehoniane, 2012, s.11 – 14.
38	 Porov. THEOBALD, C.: Fraternità. Il nuovo stile della chiesa secondo papa Francesco, Magnano : 

Qiqajon, 2016, s. 59 – 66 (kap. Mistica della fraternità: Chiesa e teologia in stile nuovo).



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

Pluralitná reč účastníkov – v jednom poli vedľa seba náboženské výrazy 
hľadajúce formulácie aj sekulárne etické pojmy – potvrdila, že viera sa dnes 
nedá vyjadriť jedným jazykom. Ide o „polyfóniu dôvery,“ v ktorej sa prelínajú 
skúsenosti viery, hľadania aj nenáboženskej angažovanosti pre druhých – pres-
ne taký typ priestoru, v ktorom synodálna teológia očakáva pôsobenie Ducha 
(LUCIANI – NOCETI – SCHICKENDANTZ, Sinodalità e riforma).

5.3	 Keď jazyk vzniká z dialógu

Teologicky najvýrečnejším momentom bola forma diskusie. Nikto nevy-
stupoval ako „učiteľ“ s posledným slovom; všetci – vrátane autorov príspevku 
– vstúpili do rovnakej pozície účastníkov spoločného rozlišovania. Jazyk viery 
nevznikal z vopred pripravených definícií, ale z dialógu, v ktorom sa odpovede 
účastníkov stávali podnetom pre ďalšie zdieľanie. Božia prítomnosť sa nespájala 
s jednou formulou, ale zaznievala v medzipriestore medzi slovami.

Autori vnímali túto skúsenosť ako „zmenšený model“ synodálneho dia-
nia. V krátkom čase opísanej skúsenosti sa ukázalo, že teológia nemusí byť len 
prednášaním konceptov, ale môže sa utvárať ako spoločné načúvanie. Keď sa 
spoja duchovné skúsenosti, modlitba a reflexia, vzniká priestor, v ktorom sa 
Božie slovo odhaľuje zvnútra spoločne podopierajúceho dialógu. Naplnilo sa 
tak Theobaldovo volanie „počúvať svet, aby v ňom zaznelo Slovo“ a Halíkova 
intuícia Boha ako „tichého hosťa v tvárach druhých“ (THEOBALD, L’annuncio 
del Vangelo nel mondo secolarizzato; HALÍK, Odpoledne křesťanství).

5.4	 Záver

Synodalita a pluralita sa vo svetle celej štúdie ukazujú ako dve neod-
deliteľné tváre jednej skúsenosti: Boh sa dáva poznať tam, kde sa ľudia delia 
o svoj hlas. Viera dnes nemôže byť ani uniformná, ani izolovaná; môže však byť 
spoločná – zakorenená v spoločenstve, ktoré sa učí počúvať. Takto chápaná 
synodalita nie je stratégiou prežitia Cirkvi v sekularizovanom prostredí, ale no-
vou formou vernosti evanjeliu: vernosťou, ktorá sa uskutočňuje v pluralitnom 
svete prostredníctvom spoločne žitého načúvania, rozlišovania a svedectva 
(LUCIANI – NOCETI – SCHICKENDANTZ, Sinodalità e riforma).

Synodálna skúsenosť konferencie nebola doplnkom akademického dis-
kurzu, ale jeho vyvrcholením. Ukázala, že teologická štúdia hovorenia o Bohu 
dnes môže vyústiť do procesu, v ktorom sa teológia, spiritualita a pastorácia 
stretnú v jednom geste – v počúvaní Ducha, ktorý pôsobí v rozmanitosti. Z pas-
torálneho aj akademického hľadiska z toho vyplývajú aspoň tri perspektívy: 
potreba rozvíjať formy teologickej práce, ktoré integrujú spoločné rozlišovanie; 
výzva hľadať jazyk, ktorý premostí vieru, sekulárnu skúsenosť a vedecký dis-



Milan Urbančok SDB, Jozef Žuffa | 23

kurz; a podnet overovať synodálno-dialógovú metodológiu na ďalších témach 
(napr. teológia prírody, etika technológií, spracovanie náboženských textov 
pomocou jazykových modelov).

V tomto horizonte sa základná otázka štúdie dá formulovať nanovo: 
Nejde len o to, ako hovoriť o Bohu dnes, ale ako spolu počúvať Boha v dnešnom 
svete. Odpoveď, ktorú sme načrtli, smeruje k synodálnej Cirkvi – k spoločen-
stvu, ktoré vyznáva vieru tým, že sa učí počúvať; ktoré svedčí tým, že kráča 
spolu; a ktoré hovorí o Bohu tak, že vytvára priestor, v ktorom môže Boží hlas 
zaznieť uprostred polyfónie ľudských príbehov.

	 Zoznam použitej literatúry

BASTEN, J.: Theology of Elasticity. Príspevok na medzinárodnej konferencii 
„The Signs of the Times – Methodology of Reading the Signs of the Times“, 
Akademia Katolicka w Warszawie (Bobolanum), Varšava, 10. 4. 2025.

CSONTOS, L.: Synodality as a call to renew the paradigm of the Church. In: 
Studia Bobolanum, 36/3, 2025.

GALLAGHER, M. P.: Allargare l´intelletto verso l´amore. In: LEUZZI, L: La 
carità intellettuale, Percorsi culturali per un nuovo umanesimo. Libreria 
Editrice Vaticana, 2007.

HALÍK, T.: Odpoledne křesťanství. Odvaha k proměně. Praha : NLN, 2021.
HOFFMANN, V.: Un posto vuoto che solo Dio può colmare? La domanda sulla 

rilevanza antropologica della fede di fronte all’indifferenza religiosa. In: 
KNOP, J. (ed.): La questione di Dio fra cambiamento e rottura…, Brescia : 
Queriniana, 2021.

JAMBOROVÁ,R.  : Senior v sieti medzigeneračného vplyvu. Trnava : Dobrá 
kniha, 2020.

KASPER, W.: Il Vangelo di Gesù Cristo. Brescia : Queriniana, 2012.
KNOP, J. (ed.): La questione di Dio fra cambiamento e rottura. Teologia 

e pastorale nell’epoca della secolarità. Brescia : Editrice Queriniana, 2021.
KNOP, J.: Dio: un tema dell’umanità? Premesse contemporanee e obiezioni 

anacronistiche. In: KNOP, J. (ed.): La questione di Dio fra cambiamento 
e rottura. Teologia e pastorale nell’epoca della secolarità. Brescia : Edit-
rice Queriniana, 2021.

KNOP, J.: Sünde – Freiheit – Endlichkeit. Christliche Sündentheologie im theo­
logischen Diskurs der Gegenwart. Regensburg : Pustet, 2007.

KOCH, K.: Ricerca di un Dio che anche oggi fa grazia. Riflessioni sull’attualità 
permanente della domanda su Dio di Martin Lutero. In: KNOP, J. (ed.): 
La questione di Dio fra cambiamento e rottura. Teologia e pastorale 
nell’epoca della secolarità. Brescia: Editrice Queriniana, 2021.

LOFFELD, J.: Essere estranei all’umano? Premesse antropologiche della pas-
torale attuale nel vortice delle realtà. In: KNOP, J. (ed.): La questione di 



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

Dio fra cambiamento e rottura. Teologia e pastorale nell’epoca della 
secolarità. Brescia : Editrice Queriniana, 2021.

LOFFELD, J.: Když Bůh nikomu nechybí. Úvahy o náboženské lhostejnosti. 
Praha : Portál, 2025.

MADRIGAL, S.: Potere e autorità in una chiesa sinodale. In: LUCIANI, R. 
– NOCETI, S. – SCHICKENDANTZ, C. (edd.): Sinodalità e riforma. Una 
sfida ecclesiale. Brescia : Queriniana, 2022.

MARTINI, C. M.: Il dialogo con i non credenti. Fondamenti teologico-pastorali. 
In: https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/docu-
ments/rc_pc_cultr_20000302_doc_i-2000-plenaria-1_en.html#5

LUCIANI, R. – NOCETI, S. – SCHICKENDANTZ, C. (edd.): Sinodalità e rifor­
ma. Una sfida ecclesiale. Brescia : Queriniana, 2022.

THEOBALD, C.: Fraternità. Il nuovo stile della chiesa secondo papa Francesco, 
Magnano : Qiqajon, 2016.

THEOBALD, C.: Il cristianesimo come stile. Fare teologia nella postmodernità. 
In: Teologia 32, 3, 2007.

THEOBALD, C.: L’annuncio del Vangelo in un contesto secolarizzato. In: 
Esperienza e Teologia 29, 2013.

THEOBALD, C.: L’Avvenire del Concilio. Nuovi approcci al Vaticano II. Bo-
logna : Dehoniane, 2016.

THEOBALD, C.: Trasmettere un Vangelo di libertà. Bologna : Dehoniane, 2012.
THEOBALD, C.: Urgenze pastorali. Per una pedagogia della riforma. Bolog-

na : EDB, 2019.
TRĘBSKI, K.: La tenerezza: una risorsa nella famiglia. In: Poznańskie Studia 

Teologiczne 34, 2019, s. 149 – 163.
TRĘBSKI, K.: Synoda v rímskej diecéze: cesta viery medzi svetlami a tieňmi. 

In: Acta facultatis theologicae Universitatis Comenianae Bratislavensis, 
roč. XX, č. 1/2023, s. 22 – 34.

WIJLENS, M.: La chiesa di Dio è convocata in sinodo. In: R. LUCIANI – S. NOCE-
TI – C. SCHICKENDANTZ, eds.: Sinodalità e riforma. Una sfida ecclesiale.
Brescia : Queriniana, 2022.

ThDr. Ing. Milan Urbančok SDB, PhD.
Trnavská univerzita v Trnave

Teologická fakulta
Katedra systematickej teológie

e-mail: milan.urbancok@truni.sk

doc. Jozef Žuffa, PhD.
Trnavská univerzita v Trnave

Teologická fakulta
Katedra praktickej teológie
e-mail: jozef.zuffa@truni.sk



| 25

Teologia w dialogu 
z kulturą
Józef Kulisz SJ

Kulisz, J.: Theology in Dialogue with Culture. Studia Aloisiana 2/2025.
The dialogue between man and culture and within culture, like the dialogue 
between theology and culture, changes depending on the worldview in which it 
is undertaken. The dialogue of the Church Fathers, like that of medieval philo-
sophers, took place within the worldview described by Ptolemy. This worldview 
constituted the intellectual context for their spiritual life. They introduced the 
Good News of human salvation in a world understood statically, and salvation 
in an individual way. With the Enlightenment, the worldview changes, giving 
rise to hope for transformation and improvement through the development 
of science and technology. A new, contemporary world of faith in man and his 
creative potential is born with a new will to life. Pope Francis called this process 
of transformation of thought a change of era.He encouraged dialogue with 
the contemporary world, a process already undertaken by the Church during 
the Second Vatican Council. At that time, some philosophers and historians of 
ideas also pointed out that only a proper reading of the Good News of Jesus 
Christ in the spirit of Tradition could ensure, through a wise dialogue between 
theology and culture, that the continuity of spiritual life, whose Source is the 
person of Jesus Christ, would not be interrupted.
Keywords: world, Church, culture, theology, dialogue

	 Wprowadzenie
Papież Franciszek, w  Liście Apostolskim – Motu proprio, Ad teolo­

giam promovendam, w którym zatwierdza nowe Statuty Papieskiej Akademii 
Teologicznej, założonej w XVIII w.,pisze, że Akademia w historii nieustannie 
wyrażała „potrzebę oddania teologii na służbę Kościołowi i światu…“.1 A gdy 
zaistniała potrzeba, zmieniała swe struktury, by odpowiedzieć na potrzeby 
czasu. Tak było w 1838 r., kiedy to Grzegorz XVI zatwierdzał nowe statuty 
w dniu 26 sierpnia, a Jan Paweł II w dniu 28 stycznia 1999 r., podobnie czynił to 
Listem apostolskim Inter munera Academiarum. Czyni to współcześnie Papież 
Franciszek – zatwierdzając nowe Statuty Papieskiej Akademii Teologicznej, 

1	 Papież Franciszek.: List Apostolski Motu proprioAd theologiampromovendam, Rzym 2023, nr 2 – 3.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

aby ta mogła „łatwiej realizować zadania, których wymagają obecne czasy“.2 
Wskazuje jednocześnie, jaką misję powinna podjąć teologia w naszych czasach.

Obecne czasy – „doświadczamy w nich, pisze Papież Franciszek, nie 
tylko epoki zmian, ale zmiany epoki“.3 W kulturze naszych czasów zmienia się 
pojęcie i rozumienie świata. Oto opuszczamy z trudem, bezpieczny i wygod-
ny Eden – stabilny i niezmienny obraz świata. Między Bogiem i człowiekiem, 
jawi się powoli nowy Świat, nie jako stabilna rzeczywistość fizyczna, ale jako 
rzeczywistość w  procesie, w  którym człowiek staje się odpowiedzialny, na 
podobieństwo kapitana statku, w doprowadzeniu go do wyznaczonego celu.

	 Z historii dialogu
Zmiana epoki, o której mówi Papież Franciszek, ma swoją historię – jak 

każda epoka. Znawcy tego tematu, odsyłają do początków cywilizacji europej-
skiej, ukazując, że obok głównej i twórczej roli chrześcijaństwa, w tworzeniu 
się Europy po upadku cesarstwa, nie można zaprzeczyć również wpływu sta-
rożytnego Rzymu, Grecji, Celtów, Germanów i Gotów4. W cesarstwie rzymskim 
– wschodnim i zachodnim – teologia pisarzy chrześcijańskich i Ojców Kościoła 
wprowadzała Chrystusa w kulturę, a przez nią w codzienność życia. Trzeba 
zaznaczyć, że teologia Ojców Wschodnich i Zachodnich była już teologią 
uprawianą w różnych kontekstach filozoficznych – w teologii dwóch szkół: 
aleksandryjskiej i antiocheńskiej – były to teologie, powiemy dziś, kontekstual-
ne. Jedna i druga, w polemice i nieustannym dialogu, próbowała wypracować 
w dziedzinie kultury i filozofii syntezę między chrześcijaństwem a antycznym 
obrazem świata. Choć były to dwie różne syntezy ukazujące rozumienie historii 
zbawienia, to ich różnice z czasem umożliwiły chrześcijaństwu wniknąć głębiej 
w swoją własną istotę.5 Patrystyka Wschodu myślała w kategoriach kosmicz-
nych, ukazując historię zbawienia jako przebóstwienie świata, dokonujące 
się w Wcieleniu Logosu, jako zasady świata, od początków wieków i przez 
zmartwychwstanie. Ojcowie Zachodu zaś ukazywali wymiar personalistycz-
ny zbawienia – jako dialog między grzesznym człowiekiem a Bogiem, który 
w osobie Jezusa udziela człowiekowi daru swej miłości6. Każda z tych teologii, 
nie tylko nauczała i pouczała, ale też wprowadzała człowieka w wymiar życia 

2	 Papież Franciszek.: List Apostolski Motu proprio Ad theologiam promovendam, Rzym 2023, nr 10.
3	 Papież Franciszek.: List Apostolski Motu proprio Ad theologiam promovendam, Rzym 2023, nr 1.
4	 O jednym z aspektów historii tej epoki zob, Martelet, G.: „Cristologia antrpopologia. Per una genealogia 

caristianadel’umano.“ In:Latourelle, R. – O’Collins, G.:Problemi e prospettive di teologia fondamentale, 
Brescia : Queriniana, 1980, s.193 – 212; Historię tej epoki – jej początki i rozwój opisywaliśmy też na różne 
sposoby. Zob. Kulisz, J.:Czasy nowożytne wyzwaniem dal chrześcijaństwa, Warszawa : Bobolanum, 
2001; Kulisz, J.:Wiara i kultura miejscem teologii fundamentalnej,Warszawa  : Rhetos, 2012; Kulisz, 
J.:Wiara i kultura miejscem nadziei zbawienia, Warszawa : Rhetos, 2016; Kulisz, J.:Wiara i kultura 
miejscem apologii ludzkości,Warszawa : Rhetos, 2017.

5	 Hasło „Patrystyka“ Rahner, K. – Vorgrimler, H.:Mały słownik teologiczny, Warszawa : Instytut Wy-
dawniczy Pax, 1987, s. 321.

6	 Rahner, K. – Vorgrimler, H.: Mały słownik teologiczny, Warszawa : Instytut Wydawniczy Pax, 1987, s. 321.



Józef Kulisz SJ | 27

społecznego. To właśnie Ojcowie Kościoła, w swej intelektualnej mądrości 
i uporze, i długim, uporczywym wysiłku, „uczynili, pisze Christopher Daw-
son, chrześcijaństwo zrozumiałe dla hellenizmu, a hellenizm możliwym do 
przyjęcia dla chrześcijaństwa“.7 To dzięki chrześcijaństwu, Europa zawdzięcza 
kulturową jedność. „Przez piętnaście wieków dynamizm duchowy zachodniej 
kultury czerpał z jednego źródła, pisze Franciszek Kliza, bądź to bezpośrednio 
w tradycyjnej postaci chrześcijańskiej, bądź pośrednio przez trwanie ideałów 
chrześcijańskich w liberalizmie i idei postępu.“8

We wczesnym średniowieczu teologia służyła Kościołowi w  jego 
posłannictwie, wyjaśniając i  uzasadniając wiarę apostolską, pomagała też 
zrozumieć człowiekowi siebie w otaczającej go rzeczywistości, o której mówi 
wiara. Jednym z twórców tej teologii był św. Anzelm, teologii, której myśl wy-
raża się w stwierdzeniach: Fides qaerens intellectum – by uwierzyć, człowiek 
musi rozumieć, treść wiary na miarę swych możliwości; a drugie to Intellectus 
quaerens fidem – człowiek w wierze, pragnie zrozumieć siebie, swoje miejsce 
i powołanie w świecie.9 Teologowie średniowiecza, w  interpretacji Bożego 
Objawienia, posługiwali się filozofią grecką, przede wszystkim platońską, 
z czasem również arystotelesowską – św. Tomasz. Filozofia. Jedna i druga 
– służyła rozumieniu wyrażanego w Piśmie św. Objawienia, a jednocześnie 
tworzyły tradycję teologiczną średniowiecza.

Trzeba tu powiedzieć, że ta spójność i  synteza wiary i  rozumu we 
wspomnianych wiekach była bardzo krucha i podatna na rozmaite pęknięcia. 
Człowiek w swej wolności od zawsze ma skłonność, by brać w swoje ręce wła-
dzę wykorzystując ją do własnych planów i celów. W XVI w. przychodzą trudne 
wyzwania społeczno-intelektualne. Wystarczy tu wymienić: wynalezienie pra-
sy drukarskiej, reformacja, odkrycie Nowego Świata, narodziny nowożytnej 
nauki, rosnąca świadomość ogromnego zróżnicowania religii wyznawanych 
przez mieszkańców naszego globu, nowych prądów filozoficznych w nurcie 
oświecenia. To te zmiany historyczne poddały, a w historii ubogacane w nowe 

7	 Dawson, Ch.: Formowanie się chrześcijaństwa,Warszawa : Instytut Wydawniczy Pax, 1987, s. 95.
8	 Kliza, F.:Chrześcijańskie znamiona Europy według Christophera Dawsona, Lublin 2022, s. 324. Jest to 

dysertacja doktorska, pisana pod kierunkiem ks. prof. Krzysztofa Góździa – Wydział Teologii, Instytut 
Nauk Teologicznych. Archiwum Biblioteki Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawła II. Wielka 
szkoda, że praca nie jest wydana drukiem. Wnosi ona bowiem wiele cennych treści w nauki teologiczne 
dla służby Kościołowi i światu.

9	 Św. Anzelm swoją pracą Cur Deus Homo pragnie pomóc zrozumieć człowiekowi swoje przeznaczenie 
w tajemnicy Wcielenia. Zaczynając pierwszy rozdział swej pracy, Anzelm pisze: „Często i najusilniej byłem 
pytany przez licznych ludzi zarówno słowienia, jak i na piśmie, jak długo jeszcze argumenty związane 
z pewną kwestią dotyczącej naszej wiary, którym mam zwyczaj odpowiadać pytającemu, będę powierzał 
(jedynie) pamięci, zapisując je w niej. Mówią oni bowiem, że odpowiedzi im się podobają i uważają 
się za usatysfakcjonowanych. Nie oczekują oni jednak tego, by poprzez rozum doszli do wiary, lecz by 
mogli się radować zrozumieniem i kontemplacją tego, w co wierzą oraz, aby na tyle, na ile są w stanie, 
byli zawsze przygotowani do usprawiedliwienia i uzasadnienia tej nadziei, która w nas jest, wobec 
każdego domagającego się“(1 P 3,15). Św. Anzelm.: O Wcieleniu. Dlaczego Bóg stał się Człowiekiem, 
Dębogóra : Wydawnictwo Dębogóra, 2024, s. 52.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

treści, poddają do dziś próbie syntezę wiary i rozumu wypracowaną przez 
Ojców Kościoła i myślicieli scholastycznych do końca XIII w.10

Reformacja, w swej teologii, ograniczając się tylko do Sola Scriptura, 
wystąpiła też przeciwko korzystaniu przez teologię z filozofii. Tym samym za-
przeczała, że głoszenie i wyjaśnienia Pisma św. – Bożego Objawiania, wymaga 
odwołania się do ludzkiego doświadczenia w danej kulturze, w tym także do 
jej filozofii.

W czasie oświecenia, w duchu Kantowskiego agnostycyzmu, a później 
też i w rozumieniu w filozofii Husserla, nie poznajemy już ontologicznej istoty 
świata i człowieka. Tak naprawdę to każdy człowiek tworzy swój obraz świata 
a w nim człowieka. Pojawiają się one – te obrazy – już w filozofii Kanta, a na-
stępnie u Comte’a, u Feuerbacha i Marksa. Ten ostatni – Marks powie: „Filozo-
fowie rozmaicie tylko interpretowali świat: idzie jednak oto, aby go zmienić.“11 
Tak rodziło się w XIX w. nowe pojęcie prawdy: Verum quia faciendum – to 
będzie prawdą, co sami uczynimy i nazwiemy. I tak zaczęła się nowa epoka, 
którą można wyrazić słowami Galileusza: E pur si muove – tak, posuwamy 
się naprzód, naprzód w naszym poznawaniu i przemianie świata. Postawę 
rodzącą się z Kantowskiego Sapere aude – w wymiarze indywidualnym jak 
i społecznym określono w XIX w. „racjonalizmem lub scjentyzmem, a mottem 
tego wyboru mogły być słowa, jak pisze James Brent OP : ‚Zapomnij o wierze. 
Za przewodnika w życiu wystarczy rozum‘.“12

W Krytyce czystego rozumu, stanowiącą nową teorię poznania, 
Kant odsłania, w swym przekonaniu, ostateczną prawdę o filozofii natury. 
Świat, natura, wszystko, co nas otacza, jest nam dane w doświadczeniu jako 
ignotum x, jako istniejący chaos, bez określenia istnienia ontologicznego 
w nazwie bytu. To dopiero nasz rozum – ludzkie ratio,w swych kategoriach 
poznawczych wiąże nową informacją doświadczenie chaosu natury w pewną 
ontologiczną całość, wprowadzając tym samym nowy byt w kulturę ludzkiej 
społeczności.13 Oto w konkrecie nowe pojęcie prawdy: verum quia faciendum, 
pojęcie pełne agresji, zostanie ono użyte w imię nauki do wyeliminowania nie 
tylko Chrystusa i Kościoła ale też i Boga z historii i kultury. Zaczęło się to od 
Reimarusa, a dalej podjęli to Strauss, Ranan, Kähler, Wrede i wielu innych, 
moderniści katoliccy i Bultmann, również religioznawstwo marksistowskie. To 
w ich krytyce rodziło się pojęcieJezus historii i Chrystus wiary.14 W ich przeko-
naniu, ludzie doświadczający w ziemskim życiu Jezusa, doświadczali go jako 
człowieka w historii. Chrystusa wiary zaś, rodziły ich prywatne przekonania 
dotyczące życia, wartości, Boga. To właśnie wyjaśnianie na różne sposoby, 

10	 Brent, J.:„Wiara i rozum-dwa skrzydła ludzkiego ducha. In: Austriaco, N. – Baptist Ku, J.: Ewolucja 
w świecie wiary, Poznań : Wdrodze,2019. s. 14 – 16. Latourelle, R.: Le Christ et L’Églisesignesdu salut, 
Tournai-Montréal : Desclée, Bellarmin, 1971, s. 156 – 188.

11	 Marks, K.; Tezy o Feuerbachu. In: Marks, K. – Fryderyk Engels, F.: – Lenin, W.: O religii, Warszawa : 
Książka i Wiedza, 1984, s. 65.

12	 Brent, J.:Wiara i rozum-dwa skrzydła ludzkiego ducha, s.17; Sesboüé, B.: La théologie au XX-me siècle 
et l’avenir de la foi. Entretiens avec Marc Leboucher, Paris : Desclée de Brouwer, 2007, s. 231 – 289.

13	 Tresmontant,Cl.: La crise moderniste, Paris : Éditions du Seuil, 1979, s . 261.
14	 Schweitzer, Al.: Storia della ricereca sulla vita di Gesù, Brescia : Paideia Editrice, 1984.



Józef Kulisz SJ | 29

przez wymienionych autorów, prywatnych przekonań o Jezusie Jemu współc-
zesnych, mają na celu wykazanie, że ta forma faciendum nie stwarza prawdy 
o Jezusie. Był On tylko człowiekiem, na różny sposób określany. Oto w kulturze 
XIX w. rodziło się przekonanie, pisze James Brent OP, „że trzeba wybierać 
między wiarą a myśleniem, między religią a nauką, między życiem racjonalnym 
a życiem duchowym“.15 Opozycja do tradycji Kościoła stała się oczywistością 
kulturową XIX w.

W poszczególnych epokach przeszłości, w których wypracowywano 
syntezę wiary i rozumu, nie trudno dostrzec genius loci chrześcijaństwa. René 
Chateaubriant (1768 – 1848), w swej apologii chrześcijaństwa p. t. Le genie 
du christianisme – 1802 r., pisze, że jest ono nie tylko bramą cywilizacji ale też 
jej nosicielem, a w swej mądrości staje się nowym procesem kształtowania 
ludzkiej świadomości, procesem, którego początkiem było Wcielenie. Ten 
twórczy proces dalej wymaga mądrości od ludzi wiary.16

	 Teologia w defensywie
Przypomnijmy tu, że potrydenckaposoborowa teologia dogmatyczna 

jak i Katechizm Rzymski stały się głównym źródłem nauczania teologii i kate-
chezy w polemice z nauczaniem Reformacji. Teologia ta nie była już interpre-
tacją Źródeł Objawienia w kontekstach wyjaśniających i pomocniczych, jak 
wskazywał to MelchiorCano OP, a stała się dyscypliną, zajmującą się wykładem 
dogmatów, podanych w historii przez oficjalne nauczanie Kościoła, a przede 
wszystkim przez Sobór Trydencki. Choć z czasem, z tak rozumianej teologii 
potrydenckiej, zaczęły się wyodrębniać nowe dyscypliny teologiczne – jako 
odpowiedź na różne potrzeby czasu, to jednak, pisze Andrzej Zuberbier, 
sam stan rzeczy rozumienia teologii i forma wykładu, przetrwał aż do XX w.17

Pius XII w Encyklice Humani generis18 przypominał, że teologia ta, 
doprecyzowana przez Piusa IX, jest teologią Kościoła. Encyklika była pomy-
ślana jako odpowiedź na nurty rodzącej się teologii, usiłującej ożywić refleksję 
teologiczną, dostosowaną do potrzeb czasu i  mentalności współczesnego 
człowieka19. Zainteresowani nią wykraczali, w ocenie strażników prawowier-
ności, poza sztywne ramy teologii, która rościła sobie prawo do przedstawiania 
ostatecznych i niezmiennych sformułowań prawd chrześcijańskich.

15	 Brent, J.: Wiara i rozum-dwa skrzydła ludzkiego ducha, s. 16.
16	 Vilanova, E.:Storia della teologia cristiana, Vol. 3, Roma : Edizioni Borla, 1995, s. 354 – 355.
17	 Zuberbier, A.: hasło „Teologia“, In: Słownik teologiczny, vol. 2, Katowice : Księgarnia św. Jacka, 1987, 

s. 308 – 309.
18	 Pius XII.: Encyklika Humani generis, AAS XXXX/1950, s. 561 – 578.
19	 Nowa teologia, począwszy od lat trzydziestych ubiegłego stulecia, rodziła się we Francji w dwu ośrod-

kach teologicznych – dominikanów i jezuitów. Dominikański ośrodek Le Saulchoir skupiał m. in. Takich 
teologów jak: Gardeil, A. – Chenu, M. D. – Congar, M. – Jezuicki ośrodek w Lyon-Fourvière tworzyli 
H. de Lubac, H. - Danièlou, J. –. Fessard, G. – Rondet, H. – Bouillard, H. i inni.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

Pius XII przypominał: „Dlatego nasz poprzednik, błogosławionej pa-
mięci Pius IX, gdy stwierdził, że na tym polega najszczytniejsze zadanie teo-
logii, by wskazywała, jak zawiera się w źródłach nauka, którą Kościół podaje 
do wierzenia, nie bez ważnego powodu dodał, że należy w depozycie wiary 
odszukać tę naukę ‚w tym samym sensie, w jakim Kościół ją określił‘.“20

W Encyklice czytamy też: „Jest i to prawda, że teologowie powinni za-
wsze sięgać do źródeł Bożego objawienia, do nich bowiem należy wykazywać, 
w  jaki sposób, czy wyraźnie lub pośrednio, znajduje się w Piśmie Świętym 
lub w Boskiej tradycji to, co żywy Urząd Nauczycielski podaje do wierzenia…
Stąd wynika, że i tzw. teologia pozytywna nie może być zaliczana do rzędu 
nauk czysto historycznych. Dając bowiem Kościołowi swojemu święte źródła 
wiary, dał mu też Urząd Nauczycielski, który ma dokładniej wyjaśniać to, co 
w depozycie zawiera się mniej jasno i jakby pośrednio.“21

Tu jasno widzimy, że źródłem teologii, za Melchiorem Cano, rzec-
zywiście jest Pismo Święte, ale tylko i jedynie dla Magisterium Kościoła, bo 
tylko ono ma wyjaśniać i rozwijać to, co się znajduje w depozycie wiary. A to 
wszystko jest starannie opracowane przez wybitnych egzegetów, pod czujnym 
okiem Kościoła. Dla teologów zaś, źródłem teologii nie jest już Pismo Święte, 
ale nauczanie Magisterium Kościoła. Zadaniem teologów jest wykazanie, jak 
zdefiniowana przez Kościół doktryna zawiera się w źródłach: w Piśmie św., 
w nauczaniu Ojców Kościoła, w nauczaniu Soborów i papieży. W rozumieniu 
Papieża, teologia miała być wyjaśnianiem tajemnic wiary znajdujących się 
w nauczaniu Kościoła i łączeniem ich w jedność. Miała ukazywać treść wiary 
– wykładając i interpretując zawsze w rozumieniu Tradycji przez Magisterium 
Kościoła.22

Krótko, była to teologia w szczegółach dopracowana, ukazująca tajem-
nicę Wcielenia tylko w wymiarze odkupienia. Tym samym była źródłem antro-
pologii i pobożności wynagradzającej w obrazie świata statycznego, w którym 
„rzeczy na powierzchni ziemi stworzone zostały dla człowieka i po to, by mu 
służyć pomocą w zmierzaniu do celu, dla którego został stworzony… powinien 
ich używać w takim stopniu, w jakim go wspomagają do jego celu, a w takim 
stopniu powinien się ich pozbywać, w jakim mu do celu przeszkadzają“.23 Nie 
zmieniać, nie tworzyć nic nowego, jedynie używać w swej pobożności indy-
widualnej tak, by zbawić duszę swoją.

Nie da się jednak zaprzeczyć, pisze Martelet, że od XVIII w., a w nim, 
rodzącej się myśli oświecenia, zabrakło chrześcijaństwa – jego światła i mocy 

20	 Pius XII.: Encyklika Humani generis (1950) – tekst polski: Breviariumfidei, Wybór doktrynalnych wy­
powiedzi Kościoła, red. Bokwa, Ig.: Poznań : Księgarnia św,. Wojciecha, 2007, nr 1070.

21	 Breviariumfidei, Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, red. Bokwa, Ig.: Poznań : Księgarnia św,. 
Wojciecha, 2007, nr 1070.

22	 Breviarium fidei, Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, red. Bokwa, Ig.: Poznań : Księgarnia św,. 
Wojciecha, 2007, nr 1070 – 1072. Zob. np. podręczniki autorów: Bereza, B. – . Boyer Ch. – Dalman, M. 
– Lerher, L. – Palmieri, D. – Tanquerey, Ad. z lat 50. Ott, L.: i in. Przestawiały one różne traktaty teolo-
giczne w formie tez. Trzeba przyznać, że w tej pedagogice podręcznikowej jest wiele dobra. Niektóre 
z nich szukały oparcia w odnawiającej się egzegezie oraz w poszerzaniu miejsca Pismu Świętemu. 
Czasem czyniono obszerne dygresje poświęcone nowym zagadnieniom.

23	 Loyola, Ig.: Ćwiczenia duchowne, Wydawnictwo WAM, 1996, nr 23.



Józef Kulisz SJ | 31

jednoczącej, w tworzeniu się nowego gmachu kultury Europy.24 To był początek 
rozchodzenia się Wiary i kultury.25 Paradoks tego rozchodzenia się polega na 
tym, że w rodzącej się nowej epoce w kulturze Europy, rodzi się, pisze Martelet, 
postawa anti-patristica, mówiąca na wszystko nie, podczas gdy w przeszłości 
patrystyka mówiła tak.26

Dziwne i dramatyczne widowisko: Ludzkość podzielona na dwa obozy, 
jak opisywał to Teilhard Chardin, ów rozdźwięk między wiarą i rozumem, mię-
dzy Ewangelią i kulturą, rozdźwięk, który od XIX w. stawał się dla wszystkich 
czytelny, Paweł VI nazywał dramatem naszych czasów27, te słowa powtórzył 
również Jan Paweł II.28 Paweł VI dodaje tu, że zespolenie Ewangelii i kultury nie 
nastąpi bez głoszenia Dobrej Nowiny.29 Jan Paweł II dodawał, że Objawienie 
Boże wpisuje się w czas i historię, dlatego pomiędzy ewangelicznym prze-
powiadaniem i rozwojem człowieka zachodzi ścisły związek – stąd nasze czasy 
wymagają już nowej ewangelizacji.30 Nowa ewangelizacja w naszych czasach, 
zdaniem Papieża, wskazuje na „ważne zadanie teologii“.31

	 Teologia w dialogu tu i teraz
Nadzieją nowej ewangelizacji była zapowiedź zwołania II Soboru 

Watykańskiego. W nim była też nadzieja nowej teologii, którą zapowiadał 
Jan XXIII w swym przemówieniu otwierającym obrady Soboru (1962 r.). Jan 
XXIII zarówno w swym przemówieniu, jak też już w swych encyklikach, dostr-
zegał świat – ludzkość, w procesie genezy, poszukującej wartości dla swego 

24	 Martelet, G.: „Cristologia antropologica. Per una genealogia caristiana dell’ umano.“ s. 193 – 194.
25	 Paweł VI.: Evangelii nuntiandi, Warszawa : Wiadomości Arichidiecezji Warszawskiej, 7-8/1976, nr 20. 

Do tego tekstu nawiązuje też Papież Franciszek, mówiąc w swej książce – wywiadzie o potrzebie inkul-
turacji Ewangelii w miejscową kulturę. Zob. Papież Franciszek w rozmowie z Prado, F.:Siła powołania, 
o życiu konsekrowanym i poprawie relacji w Kościele, Poznań : Wydawnictwo. Święty Wojciech,2018, s. 
127. Papież Paweł VI, w swej Adhortacji, na wielu miejscach mówi o potrzebie ewangelizacji, ale takim 
sposobem, by dobra Nowina o zbawieniu w swej treści była zrozumiała dla słuchaczy. Zob.. nr 20, 29, 
31, 33, 63, 77 i inne. Z czasem pojawi się w dokumentach Kościoła nazwa nowa ewangelizacja, pojawi 
się też pytanie: co oznacza nowa, w czym nowa…

26	 Martelet, G.:Cristologia antropologia. Per una genealogia caristiana dell’ umano. s. 193-194. Czytamy 
tu: Dal secolo dei Lumi, infatti, si produce in Europa una svolta piuttosto brusca. Mentre nell’Impero 
romano d’Oriente e d’Occidente era apparso ciò che possiamo ormai chiamare una patristica, ossia un 
tipo di cultura fatto di consacrazione del genio umano al mistero di Cristo, a partire dal XVIII secolo, 
invece, il genio culturale sembra piuttosto impegnato a smantellare il cristianesimo e a scuoterne le 
fondamenta e il suo stesso significato.

	 È questo il paradosso: l’Europa moderna rifiuta il cristianesimo dal piano culturale al quale essa 
è  pervenuta; sviluppa anzi contro di esso ciò che potremmo chiamare, per contrasto, un’«anti-
patristica», che dice no dove la patristica aveva in tutti i toni espresso il suo sì.“ Martelet, G.: „Cristo-
logiaantropologica. Per una genealogia caristianadel’umano“. s. 193 – 194.

27	 Paweł VI.: Adhortacja Apostolska Evangelii nuntiandi, Watykan 1975, nr 20.
28	 Jan Paweł II.: Encyklika Redemptoris missio, Watykan, 1990, nr 37.
29	 Paweł VI.: Adhortacja Apostolska Evangelii nuntiandi, nr 21. Głoszenie Dobrej Nowiny ma się dokonywać 

przez świadectwo życia chrześcijan.
30	 Jan Paweł II.:Encyklika Redemptoris missio, nr 2, 32, 59.
31	 Jan Paweł II, Posynodalna Adhortacja Apostolska Ecclesia in Europa, Watykan, 2003, nr 52.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

spełnienia, dlatego zachęcał chrześcijan do ukazania świadectwem życia swej 
nadziei zbawienia w Jezusie Chrystusie.32

W dniu 08. 12. 1965 r. Papież Paweł VI zamyka obrady Soboru Waty-
kańskiego II. Sobór w dokumentach rozpoznaje i opisuje świat – ludzkość 
w wielkim procesie poszukiwania prawdy o sobie. W czasie długich obrad, 
Kościół zastanawiał się również, pisze Kard. Grzegorz Ryś, co może powie-
dzieć o sobie, i ostatecznie powiedział, że jest sakramentem jedności całego 
rodzaju ludzkiego. W tej definicji zobaczył się w przedłużeniu misji Dobrego 
Pasterza33 – Jezusa Chrystusa, a więc, że jest w procesie jednoczenia, którego 
początkiem było Wcielenie. (LG nr 1, 9).

Dla teologii zaś, w której Kościół będzie wyjaśniał jednoczącą moc Wcie-
lenia, Sobór przywraca również dawną metodologię:Jej duszą i fundamentem 
jest Pismo Święte i Tradycja, a nie, jak dotychczas, nauczanie Magisterium 
Kościoła.

W Konstytucji Lumen Gentium czytamy, że warunki naszej epoki temu 
zadaniu Kościoła, misji Kościoła, jako sakramentu jedności całego rodzaju 
ludzkiego, „…nadają szczególnie pilny charakter; chodzi o  to, aby wszyscy 
ludzie, złączeni dziś ściślej więzami społecznymi, technicznymi, kulturalnymi, 
osiągnęli pełną jedność również w Chrystusie“ (LG nr 1).

Pomimo tak wielu Synodów Biskupów – po Soborze, również Syno-
dów poświęconych Kościołom różnych kontynentów, na których mówiono 
o potrzebie nowej ewangelizacji, a w niektórych katolickich krajach nawet 
o pierwszej ewangelizacji,34 wydaje się, że teologia nie podjęła odważnie tego 
szczególnie pilnego zadania Kościoła, iż jest sakramentem jedności całego 
rodzaju ludzkiego. Jak mało mówimy dziś o służbie Kościoła w jednoczącej 
się Europie. Jak wyrazić tę posługę w wymiarze społecznym? Boimy się, by 
w teologii i teologią, nie uprawić polityki.

W pierwszej połowie XX w., długo przez Soborem, Pierre Teilhard de 
Chardin SJ, ukazywał w swej teologii Kościół jako filium – wspólnotę miłości 
w ludzkości – w noogenezie, w której Chrystus kosmiczny, w rozumieniu św. 
Pawła, prowadzi ludzkość do wspólnoty z Ojcem – Bogiem. Jego myśl teo-
logiczna podzieliła losy La nouvelle théologie francese. Była to bowiem myśl 
tworzona poza nurtem i nie w duchu teologii szkolnej, która była w tym czasie 
teologią Kościoła.35

W historii tego zagadnienia – jednoczącej roli Chrystusa w Kościele, 
mamy szczególne opracowanie. Jest nim myśl o roli chrześcijaństwa i Jezusa 
Chrystusa w historii naszej cywilizacji, jak też Jego dalsza rola w tworzeniu 
cywilizacji miłości. Jest to myśl Leszka Kołakowskiego, filozofa, historyka idei.36 

32	 Jan XXIII.:L’ouverture solonnelle du XXI-me – Concile oecuménique. In: La Documentation Catholique, 
Nr 1387,- 4 Novembre 1962, s. 1378 – 1385.

33	 Ryś, G.: Kard.: Klucz do Ewangelii św. Jana, Kraków : Wydawnictwo M, 2024, s. 152.
34	 Posynodalna Adhortacja Apostolska Ecclesia in Europa Jana Pawła II, Watykan, 2003, nr 46.
35	 Opracowanie tej myśli zob. Kulisz J:Teilhardowskie rozumienie grzechu, Warszawa : Akademia Teologii 

Katolickiej, 1986; Kulisz J. :Wiara i kultura miejscem apologii ludzkości, Warszawa : Rhetos, 2017.
36	 Leszek Kołakowski (1927 – 2009).Jeszcze w czasie studiów, pod koniec 1945 r. zapisał się do Polskiej 

Partii Robotniczej (PPR), stając się później również członkiem PZPR, a następnie wykładowcą filozofii 



Józef Kulisz SJ | 33

Leszek Kołakowski- profesor filozofii na uniwersytecie warszawskim, oficjalnie 
marksista, w dniu 22. 10. 1965 r., wygłasza publiczny wykład zorganizowany 
przez Klub Międzynarodowej Książki i  Prasy oraz redakcję Argumentów 
w Warszawie. Tytuł wykładu: Jezus Chrystus Prorok i Reformator. Wykład ma 
miejsce dwa miesiące przed zakończeniem Soboru Watykańskiego II, a zostaje 
opublikowany przez Argumenty (51/52), 1965, s. 1, 6 – 7. Argumenty, to tygodnik 
społeczno-kulturalny Stowarzyszenia Ateistów. Słuchacze wykładu, a później 
czytelnicy artykułu wyczuwali, że Profesor pozostawia doktrynę marksizmu, 
dając do zrozumienia też, że to nie myśl Marksa ani jej interpretacja w ówc-
zesnym marksizmie, zjednoczy świat – ludzki świat, ale Chrystus, którego nie 
można wyrzucić z historii, jeśli nasza cywilizacja ma istnieć.37

Kim był Jezus Chrystus dla Kołakowskiego – był Żydem galilejskim, który 
wierzył w Boga Żydowskiego i wierzył w to, że Bóg powierzył Mu misję szcze-
gólną nauczycielską. Uważał się za reformatora żydowskiego, obarczonego 
posłannictwem nadprzyrodzonym – za pomazańca czyli Chrystusa. Uważał 
też, że od Boga, któremu ufał razem ze swymi słuchaczami, przynosi dobrą 
Nowinę. Zapewniał, że chce być tylko odnowicielem tradycji judejskiej, nie 
burzycielem. I tak ujawnił się konflikt, Jezus oddaje swoje życie, świadcząc tym 
samym o prawdziwości swoje misji, a zmartwychwstanie nie tylko ją potwier-
dza, ale też ukazuje jej nowy wymiar dla historii. W świetle zmartwychwstania, 
gmina-wspólnota wierzących, zrozumiała też swoją misję. To właśnie gmina 
wprowadza Jezusa w historię, w kulturę. Jest On obecny nie tylko, jak pisze 
profesor w dogmatach i w posłannictwie nadprzyrodzonym swej gminy do 
dziś, ale też przez wartość pewnych wskazówek, które były nowością i które 
dalej zostają żywotne – twórcze, i dalej zostają związane na zawsze z  Jego 
imieniem i życiem, takimi, jakimi przekazała je tradycja.38

Jego misja – misja Jezusa Chrystusa „ stała się składnikiem zawile usnu-
tej tkaniny tworzącej nasze oddziedziczone zasoby kulturalne“.39 On bowiem 
wprowadził w kulturę śródziemnomorską zasób duchowy: wartości, którym 
też nadał, świadectwem swego życia, twórczą moc w kulturze. Oto te wartości, 
które tworzyły subtelną tkaninę kultury europejskiej – wartości zmieniające 
mentalność i relacje w ludzkiej społeczności:Zniesienia prawa na rzecz miłości; 
Perspektywa zniesienia przemocy w stosunkach międzyludzkich; Nie samym 
chlebem żyje człowiek; Zniesienie idei ludu wybranego; Organiczna nędza 
doczesności.40

Bóg Pięcioksięgu, Bóg Abrahama, otwiera w misji Jezusa możliwość 
nowego spojrzenia na obcowanie międzyludzkie. W miejsce umowy wcho-

na UW.W 1966 r. został wydalony z partii. Wraz z legitymacją odebrano mu również katedrę na uniwer-
sytecie. Za udział w wydarzeniach Marca’68 odebrano mu również prawo wykładania i publikowania 
i wydalono go z Polski. W latach1968-76 pisze jedną ze swoich najbardziej znanych prac – trzytomowe: 
Kołakowski. L.: Główne nurty marksizmu. Powstanie, rozwój, rozkład, Londyn : Anek, 1988. Osiadł na 
stałe w Oxfordzie. Zmarł 17 lipca 2009 r. Pochowany w Warszawie.

37	 Kołakowski. L.: Jezus Chrystus Prorok i Reformator. In: Argumenty( 51/52), 1965, s. 1, 6 – 7.
38	 Kołakowski. L.: Jezus Chrystus Prorok i Reformator. In: Argumenty( 51/52), 1965, s. 6.
39	 Kołakowski. L.: Jezus Chrystus Prorok i Reformator. In: Argumenty( 51/52), 1965, s. 1.
40	 Kołakowski. L.: Jezus Chrystus Prorok i Reformator. In: Argumenty( 51/52), 1965, s. 7.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

dzi miłość w osobie Jezusa Chrystusa. Jego miłość przenika wszystkie pięć 
wymienione reguły kształtujące nowy wymiar ludzkich relacji. Kołakowski 
wskazuje tu szczególnie na ostatnią regułę,na organiczną ułomność ludzkiego 
istnienia – na fundamentalne niedołęstwo związane ze skończonością ludzką. 
Wszelki trud naprawy ludzkiej skończoności przez człowieka jest daremny. 
Absolut z naszej strony, naszym ludzkim wysiłkiem, jest nieosiągalny.41 Czy ta 
miłość Boga Pięcioksięgu, objawiająca się w osobie Jezusa Chrystus, tworzą-
ca nową świadomość i nowe relacje społeczne, przezwycięży też organiczną 
ułomność ludzkiego istnienia?42 Śmiercią swoją na krzyżu Jezus świadczy, 
pisze Kołakowski, o prawdziwości swej misji, a zmartwychwstanie nie tylko 
ją potwierdza, ale ukazuje również jej nowy wymiar dla historii. To właśnie 
w świetle zmartwychwstania, gmina-wspólnota wierzących, zrozumiała swoją 
misję. Wprowadziła Jezusa w historię, w kulturę, w której jest On obecny, 
pisze Profesor, nie tylko w dogmatach i  posłannictwie nadprzyrodzonym 
swojej gminy do dziś, „ale też przez wartość pewnych wskazówek, które były 
nowością i które dalej są żywotne – twórcze i dalej są związane na zawsze 
z Jego imieniem i życiem, takimi, jakimi przekazała je tradycja“.43

Jako filozof – historyk idei, Kołakowski dostrzega, że w tradycji euro-
pejskiej, w której chrześcijaństwo jest częścią niezbywalną, zestaw wartości 
przekazany w nauczaniu Jezusa, stał się składnikiem zawile usnutej tkaniny 
tworzącej nasze oddziedziczone zasoby kulturalne – tworzywem Europy 
i świata44. Dlatego to Osoba i nauki Jezusa Chrystusa, nie mogą być, zdaniem 
Filozofa, usunięte z naszej kultury ani unieważnione, jeśli ta kultura ma istnieć 
i tworzyć się nadal. Byłoby to przerwaniem ciągłości życia duchowego wielkiej 
tradycji Europy.45

Jak wytłumaczyć to wydarzenie: Oto niecałe dwa miesiące (20. 10. 
1965 r.) przed zakończeniem obrad Soboru Watykańskiego II (08.12. 1965 r), 
profesor Kołakowski, filozof, historyk idei, ukazuje zasady – wartości, które 
tworzyły subtelną tkaninę kultury europejskiej – wartości jednoczące i zmie-
niające mentalność i relacje w ludzkiej społeczności. Sobór zaś w swych do-
kumentach ukazał misję i zadanie Kościoła we współczesnym świecie. W tej 
misji i zadaniu Kościoła, możemy odnaleźć treść wymienionych wartości przez 
Kołakowskiego. Możemy powiedzieć, że są one pięknym i mądrym streszc-

41	 Kołakowski. L.: Jezus Chrystus Prorok i Reformator. In: Argumenty( 51/52), 1965, s. 7.
42	 Na to pytane Kołakowski odpowie w nowej książce poświęconej Jezusowi: Kołakowski. L: Jezus ośmie­

szony. Esej apologetyczny i sceptyczny, Kraków: Wydawnictwo Znak, 2014. Tę książkę pisał Profesor 
w  języku francuskim w  latach osiemdziesiątych ubiegłego stulecia – Jésus ridicule. Un essai apolo­
gétique et sceptique.. W treści jest nieukończona. Manuskrypt odnaleziono już po śmierci Profesora 
i w tłumaczeniu wydaną ją w języku polskim. „W treści jest refleksją o znaczeniu Jezusa, jego przesłaniu 
i odbiorze tego przesłania w naszej kulturze“ – ostatnie zdanie z treści na okładce.

43	 Kołakowski. L.: Jezus Chrystus Prorok i Reformator. In: Argumenty( 51/52), 1965, 7.
44	 Co prawda, w historii tradycji pojawiały się różne idee odtwarzające różne motywy wyrastające z kor-

zenia Jezusa – utopie powszechnego braterstwa, ale będąc obojętne i odległe od ich prawdziwych 
początków, szybko traciły moc odziaływania. Kołakowski. L.: Jezus Chrystus Prorok i Reformator. In: 
Argumenty( 51/52), 1965, 7.

45	 Kołakowski. L. : Jezus Chrystus Prorok i Reformator. In: Argumenty( 51/52), 1965, 7.



Józef Kulisz SJ | 35

zeniem Dobrej Nowiny Jezusa, jak też ich obecnością w misji Kościoła dzisiaj 
– jako sakramentu jedności całego rodzaju ludzkiego.

Jakiego więc rodzaju misji Kościoła i dialogu teologii z kulturą tu i teraz 
wymaga świat, który jawi się nie jako stabilna rzeczywistość fizyczna, ale jako 
rzeczywistość w procesie. Kołakowski pisze, że Jezus Chrystus, w sobie i sobą 
otwiera Boga dla wszystkich, który tak ukochał świat, że dał mu własnego syna, 
właśnie Jego – Jezusa Chrystusa – ku zbawieniu.46

By zrozumieć jednoczącą miłość zbawczą w Jezusie, przywołamy tu 
słowa Giuseppe Ricciotti’ego, napisane już w latach czterdziestych ubiegłego 
stulecia, dokładnie w 1941 r. Pisał on, że Rzym przysłużył sięcywilizacji ,,tworząc 
Siłę i Prawo, Grecja zaś przekazała ludzkości Piękno i Mądrość, chrześcijaństwo 
zaś przekazało cywilizacji, czego dotychczas nikt inny nie uczynił, miłość jako 
się społeczną, w swym najszerszym znaczeniu – czylicaritas. Od tej chwili, 
pisze dalej Autor, ludzkość będzie liczyła się z tą nową wprowadzoną przez 
Jezusa zasadą, a właściwy jej rozwój będzie się mierzyć tym, w jakim stopniu 
będzie praktykowana ‚miłość – caritas‘.“47 Caritas, przez św. Jana wyrażona 
słowem agape – to Boży dar w Jezusie Chrystusie, to Jego Osoba gromadząca 
rozproszoną ludzkość i stwarzająca w niej nową świadomość, jak też nowy 
wymiar relacji w wymiarze społecznym, obarczając ją jednocześnie misją gro-
madzenia przez wieki ludzkości, świadectwem swej jedności, w miłości agape.

Zmiana epoki o której mówił papież Franciszek, dokonuje się każde-
go dnia w naszej codzienności. My w nią nie wchodzimy, my ją tworzymy 
w nowym obrazie świata, w obrazie rozwoju, genezy, w którym nie wystarcza 
już chrystologia zbawczego wcielenia, odkupienia i wynagrodzenia. Kościół 
u początków przemian – epoka ostatniego Soboru, powiedział o sobie, „że jest 
w Chrystusie niejako sakramentem, czyli znakiem i narzędziem wewnętrzne-
go zjednoczenia z Bogiem i jedności całego rodzaju ludzkiego. Podobało się 
jednak Bogi uświęcać i zbawiać lud nie pojedynczo, z wykluczeniem wszelkiej 
wzajemnej między nimi więzi, lecz uczynić z nich lud, który by Go poznawał 
w prawdzie i zbożnie Mu służył… Bóg powołał Kościół, aby ten Kościół był 
dla wszystkich razem i dla każdego z osobna widzialnym sakramentem owej 
zbawczej jedności“ (LG nr 9).

Nie była to nowa definicja, tym bardziej nowa misja Kościoła, ale 
uświadomienie sobie przez Kościół swego powołania w tej misji w nowym 
historycznie-kulturowo kontekście. Ten kontekst w wielkim zarysie opisał też 
Sobór w Konstytucji Gaudium et spes. Wydaje się też, że wartości – reguły, 

46	 Kołakowski. L. : Jezus Chrystus Prorok i Reformator. In: Argumenty( 51/52), 1965, 7.
47	 Ricciotti. G.: Vita di Gesù Cristo con introduzione critica e illustrazioni, Milano-Roma:Rizzoli& C. Edi-

tori, 1941.Tu korzystamy z Ricciotti, G.:, Życie Jezusa Chrystusa, Warszawa : Instytut Wydawniczy Pax, 
1956, s. 625. „Dla Jezusa znakiem wyróżniającym, służącym jednocześnie za legitymację rozpoznawczą 
dla Jego naśladowców, ma być nie znajomość ‚tradycji‘ jak u faryzeuszów, nie wiedza o liczbach jak 
u pitagorejczyków, nie inne mądrości czy praktyki różnych stowarzyszeń, ale mądra, praktykowana 
w życiu miłość. Nazywa On to polecenie ‚rzykazaniem nowym‘, gdyż rzeczywiście żaden z poprzednich 
założycieli różnorakich stowarzyszeń nie wybrał go jako znaku wyróżniającego i rozpoznawczego.“ 
z Ricciotti. G.: Życie Jezusa Chrystusa,s. 624 – 625. O roli miłości wprowadzonej przez Jezusa, jako 
twórczej energii zob. Kołakowski. L.: Jezus ośmieszony. Esej apologetyczny i  sceptyczny, Kraków  : 
Wydawnictwo Znak, 2014, s. 104 – 115.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

w których Kołakowski ukazuje obecność Jezusa Chrystusa przez wieki, które 
tworzyły też subtelną tkaninę europejskiej kultury, oddają dobrze ducha na-
uczania Soboru.

	 Podsumowanie
Powracając do definicji naszego artykułu: Teologia w dialogu z kul­

turą, dokładniej trzeba powiedzieć, że teologia to dialog Objawienia z kul-
turą epoki. Objawieniem zaś jest Jezus Chrystus. Jego Osoba objawia Ojca 
i powołanie zbawcze ludzkości do wspólnoty z Nim oraz budowania jedności 
całego rodzaju ludzkiego. Tak więc Objawienie Boże to nie zespół prawd czy 
odwiecznych zarządzeń woli Bożej, przekazywanych z pokolenia na pokolenie, 
jak nauczał to jeszcze Sobór Watykański I, ale Słowo Wcielone Ojca w Jezusie 
Chrystusie. W tym rozumieniu więc, teologia jest dialogiem Słowa Wcielonego, 
obecnego w Kościele, z kulturą epoki, a nie dialogiem objawienia w rozumie-
niu zespołu prawd z kulturą, jak rozumiano to w teologii do czasu Soboru 
Watykańskiego II. Tak to uzupełnia i wzbogaca definicję teologii słowacki 
teolog Emil Krapka SJ.48

	 Literatura

Dokumenty Kościoła
Pius XII.: Encyklika Humani generis, AAS XXXX/1950, s. 561 – 578.
Paweł VI.: Evangelii nuntiandi. Warszawa : Wiadomości Arichidiecezji War-

szawskiej, 7 – 8/1976.
Papież Franciszek.: List Apostolski Motu proprio Ad theologiam promoven­

dam, Rzym, 2023.
Sobór Watykański II.: Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, Poznań : Wydawnictwo 

Pallotinum, 1968.

Anzelm: O Wcieleniu. Dlaczego Bóg stał się Człowiekiem, Dębogóra : Wy-
dawnictwo Dębogóra, 2024.

Brent, J.: Wiara i rozum-dwa skrzydła ludzkiego ducha. In: Austriaco, N. – Bap-
tist Ku, J.: Ewolucja w świecie wiary, Poznań : Wdrodze, 2019.

Dawson, Ch.: Formowanie się chrześcijaństwa, Warszawa  : Instytut Wy-
dawniczy Pax, 1987.

Kołakowski. L.: Jezus Chrystus Prorok i Reformator. In: Argumenty (51/52), 
1965.

48	 Krapka, E.: Tajomstvo Slova. Teológia ako stretnutie s Bohom v slove. Bratislava : Provincialát Spo-
ločnosti Ježišovej na Slovensku, 1977, s. 7 – 15.



Józef Kulisz SJ | 37

Kołakowski, L.: Jezus ośmieszony. Esej apologetyczny i sceptyczny, Kraków : 
Wydawnictwo Znak, 2014.

Krapka, E.: Tajomstvo Slova. Teológia ako stretnutie s Bohom v slove. Brati-
slava : Provincialát Spoločnosti Ježišovej na Slovensku, 1977.

Kulisz, J.: Czasy nowożytne wyzwaniem dal chrześcijaństwa, Warszawa  : 
Bobolanum, 2001.

Kulisz, J.: Wiara i kultura miejscem apologii ludzkości, Warszawa : Rhetos, 2017.
Marks, K.: Tezy o Feuerbachu. In: Marks, K. – Fryderyk Engels, F. – Lenin, W.: 

O religii, Warszawa : Książka i Wiedza, 1984.
Martelet, G.: Cristologia antropologica. Per una genealogia caristiana dell’ 

umano. In: Latourelle, R..: O’Collins, G.: Problemi e prospettive di teologia 
fondamentale, Brescia : Queriniana, 1980.

Latourelle, R.: Le Christ et L’Églisesignesdu salut, Tournai-Montréal : Desclée, 
Bellarmin, 1971.

Ricciotti, G.: Życie Jezusa Chrystusa, Warszawa : Instytut Wydawniczy Pax, 
1956.

Schweitzer, A.: Storia della ricereca sulla vita di Gesù, Brescia : Paideia Edit-
rice, 1984.

Tresmontant, C.: La crise moderniste, Paris : Éditions du Seuil, 1979.
Vilanova, E.: Storiadella teologia cristiana, vol. 3, Roma : Edizioni Borla, 1995.

Prof. dr hab. Józef Kulisz SJ
Akademia Katolicka w Warszawie

Collegium Bobolanum
Rakowiecka 61





| 39

Prawda i misja teologii 
w świetle nauczania 
papieża Franciszka
Dariusz Gardocki

Gardocki, D.: Truth and the Mission of Theology in the light of Pope Francis’ 
Teaching. Studia Aloisiana 2/2025.
This article reflects on truth and the mission of theology as seen through Pope 
Francis’ teaching. He emphasizes that theological truth is not just revealed 
doctrine, but a living experience shared in love and mercy. Truth without love 
becomes cold, and faith without truth cannot save. Theology is called to be 
a transformative encounter – a dialogue between God and humanity. It must 
engage with real-world issues, reach the peripheries, and remain open to dia-
logue. Pope Francis urges theologians to move beyond academic boundaries, 
embracing cultural contexts, poverty, migration, and global tensions. He also 
encourages openness to science, philosophy, ecology, and social concerns. 
Mercy becomes the key to interpreting Christian doctrine, and proclaiming 
truth is seen as an act of love, not judgment.
Keywords: truth, faith, love, the mission of theology, evangelical hermeneutics

	 Wstęp
W obliczu dynamicznych przemian społecznych, kulturowych i  reli-

gijnych współczesnego świata, teologia staje wobec konieczności odnowy 
swojego języka, perspektywy i praktyki. Nie oznacza to odejścia od istoty chr-
ześcijańskiego orędzia, lecz przeciwnie – jego głębsze zakorzenienie w realiach 
życia i wierność Ewangelii w nowych kontekstach.

Celem artykułu jest refleksja nad prawdą i zadaniami teologii w naucza-
niu papieża Franciszka. Papież podkreśla, że teologia nie może być oderwana 
od życia – prawda teologiczna to nie tylko zbiór objawionych twierdzeń, lecz 
żywe doświadczenie przekazywane w duchu miłości i miłosierdzia. Teologia 
powinna być wrażliwa na ludzkie życie, kulturę i zmieniające się realia świata. 
W tym kontekście rodzi się pytanie: jakie konkretne zadania stoją dziś przed 
współczesną teologią, aby mogła rzeczywiście służyć Ewangelii i człowiekowi 



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

XXI wieku? Jakie wyzwania i kierunki rozwoju wskazuje papież Franciszek jako 
kluczowe dla jej odnowy i autentycznego świadectwa.

W pierwszej części omówiona zostanie prawda w teologii jako spotkanie 
i dialog miłości Boga z człowiekiem. Franciszek wskazuje na nierozerwalny 
związek między wiarą, poznaniem, miłością i prawdą – bez miłości prawda 
staje się zimna, a wiara bez prawdy nie zbawia. Teologia jest zatem wezwana 
do głoszenia prawdy jako spotkania, jako dialogu miłości Boga z człowiekiem, 
który nie tylko informuje, lecz również przemienia.

Druga część poświęcona jest zadaniom teologii: zaangażowaniu 
w rzeczywistość, obecności na peryferiach i otwartości na dialog. Teologia 
powinna wyjść poza akademię, uwzględniać konteksty społeczne i kulturowe, 
być otwarta na inne dziedziny wiedzy oraz prowadzić dialog międzyreligijny. 
Miłosierdzie jawi się jako klucz hermeneutyczny, a głoszenie prawdy – jako 
akt miłości.

1.	 Prawda w teologii – jej znaczenie 
i interpretacja w nauczaniu papieża 
Franciszka
Specyficzną cechą teologii chrześcijańskiej jest to, że opiera się na 

wierze, traktując ją zarówno jako fundament, jak i rzeczywistość, która oży-
wia i ukierunkowuje jej refleksję. Wiara jest bowiem światłem, które rozjaśnia 
rzeczywistość i pozwala lepiej poznać to, co kochamy. Jak zauważa papież 
Franciszek, z tego pragnienia poznania rodzi się teologia, której celem jest 
zgłębianie tajemnicy Boga, który w  sposób pełny i  definitywny objawił się 
w  osobie swojego Syna1. Chrystus stał się człowiekiem, aby pojednać nas 
z  Ojcem i  objawić prawdziwą naturę Boga. Potwierdzeniem prawdziwoś-
ci objawienia przyniesionego przez Jezusa jest Jego zmartwychwstanie. 
Wskrzeszając Jezusa z martwych, Bóg zaświadczył, że jest On Jego jedynym 
i umiłowanym Synem – żywym, obecnym i działającym zarówno w świecie, 
jak i w Kościele, który stanowi Mistyczne Ciało Chrystusa. Śmierć Jezusa na 
krzyżu jest znakiem niepojętej miłości Boga do człowieka i świata, zaś Jego 
zmartwychwstanie rzuca światło na tajemnicę śmierci, ukazując, że Boża 
miłość sięga poza jej granice i ma moc ją przezwyciężyć. Daje jednocześnie 
człowiekowi udział w życiu samego Boga. Dlatego wiara dostrzega w miłości 
Bożej objawionej w Jezusie „fundament, na którym opiera się rzeczywistość 
i jej ostateczne przeznaczenie“.2 Jest światłem, które „oświeca początek i koniec 
życia, całą drogę człowieka“.3

1	 Por. Franciszek: Lumen fidei, nr 36.
2	 Franciszek: Lumen fidei, nr 15.
3	 Franciszek: Lumen fidei, nr 20.



Dariusz Gardocki | 41

Wiara jest światłem, ponieważ pochodzi od Boga i jest nierozerwalnie 
związana z prawdą – bez niej nie prowadzi do zbawienia.4 Źródłem tej praw-
dy, na której wiara się opiera, jest Bóg, co sprawia, że spojrzenie wiary sięga 
dalej. Prawdą jest wszystko, co Bóg objawił w Jezusie, a to jednocześnie od-
słania jedną z istotnych cech teologii oraz jej sposób postępowania. Teologia 
wyrasta z wiary, która przyjmuje za prawdę to, co Bóg przekazał człowiekowi 
zarówno w Starym, jak i w Nowym Testamencie. Dlatego nie może istnieć bez 
wiary i – podobnie jak ona – „dąży do głębszego zrozumienia objawienia się 
Boga“.5 Dostrzega w Bogu pewny punkt oparcia, który nadaje sens ludzkiemu 
życiu – sens, którego sami nie możemy sobie nadać, lecz możemy go jedynie 
przyjąć i mu się powierzyć.6 Bóg nie jest dla teologii przedmiotem, który można 
poznawać, lecz „Podmiotem, który pozwala się poznać i objawia się w relacji 
osoby z osobą.“7 Dlatego u początku chrześcijańskiej wiary i teologii stoi „spot-
kanie z wydarzeniem, z Osobą, która nadaje życiu nową perspektywę, a tym 
samym decydujące ukierunkowanie“.8 Tą osobą jest Jezus Chrystus – świadek 
Boga i „obecność wiecznego na tym świecie“.9 W Nim „to, co niedotykalne, 
staje się dotykalne, to, co było dalekie, staje się bliskie“.10 Jako wcielone Słowo 
Boga, Jezus poucza nas o Bogu i o celu, do którego zmierza ludzkie życie. 
Ukazuje, że to, co niewidzialne, wbrew pozorom, jest prawdziwą podstawą 
wszystkiego. Daje nam „wielką prawdę“, która wyjaśnia tajemnicę ludzkiego 
życia zarówno w jego aspekcie indywidualnym, jak i społecznym – mówi o tym, 
skąd pochodzimy i dokąd zmierzamy.

Papież Franciszek utożsamia ową „wielką prawdę“ z „głęboką pamię-
cią“, ponieważ odnosi się ona do tego, co poprzedza ludzkie życie. Jest to 
pamięć o początku wszystkiego – „w świetle, którego można dostrzec cel, 
a tym samym także sens wspólnej drogi“.11 „Głęboka pamięć“, o której wspo-
mina papież, to pamięć o wielkich dziełach Boga dokonanych w historii: od 
stworzenia świata i człowieka, przez wybranie Izraela, któremu objawił się 
jako jedyny Bóg, Stwórca i Pan wszechświata, aż po osobę Jezusa Chrystusa, 
w której spełniły się obietnice starotestamentowe i dokonało się dzieło odku-
pienia człowieka. Zrozumienie działania Boga stanowi fundament i oparcie dla 
wiary, a tym samym także dla teologii. Ukazuje ono wierność Boga i stałość 
Jego miłości do człowieka, nadając jedność i sens ludzkiemu życiu. Jest także 
odpowiedzią na utraconą przez współczesną kulturę „zdolność dostrzegania 
konkretnej obecności Boga oraz Jego działania w świecie“,12 jak i na kryzys 
prawdy, który obecnie się przeżywa. Franciszek wskazuje, że odpowiedzią 
na ten kryzys są dwa kluczowe działania: poszukiwanie prawdy wszystkiego, 

4	 Por. Franciszek: Lumen fidei, nr 24.
5	 Franciszek: Lumen fidei, nr 36.
6	 Por. Ratzinger, J.: Wprowadzenie w chrześcijaństwo. Kraków : Znak, 1994, s. 63.
7	 Franciszek: Lumen fidei, nr. 36.
8	 Benedykt XVI.: Deus caritas est, nr 1.
9	 Ratzinger, J.: Wprowadzenie w chrześcijaństwo, s. 69.
10	 Ratzinger, J.: Wprowadzenie w chrześcijaństwo, s. 69.
11	 Franciszek: Lumen fidei, nr 25.
12	 Franciszek: Lumen fidei, nr 17.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

ponieważ zawiera ono w sobie pytanie o Boga oraz przypominanie o „głę-
bokiej pamięci“, która jest ściśle związana z prawdą i w Piśmie Świętym jest 
przedstawiana jako fundament zaufania Bogu i pokładania w Nim ufności.13

Dlatego zadaniem teologii jest, według papieża, ukazanie takiego 
rodzaju poznania, które prowadzi człowieka do prawdy – pewnego punktu 
oparcia – i jednocześnie sięga do najgłębszego sedna ludzkiego doświadcze-
nia, jakim jest miłość i jej trwałość.14 Źródła biblijne oraz chrześcijańskie, jak 
wykazuje Franciszek, oferują tego rodzaju poznanie, ukazując, że właściwe ro-
zumienie wiary łączy poznanie, prawdę i miłość. Miejscem, w którym wszystkie 
te elementy się jednoczą, jest serce człowieka. W nim człowiek otwiera się na 
prawdę i miłość, pozwalając, by głęboko dotknęły całej jego osoby.15 Miłość 
ze swej istoty, dąży do jedności z ukochaną osobą, a jej trwałość opiera się 
wyłącznie na prawdzie, która pozwala jej „przetrwać w czasie, przezwyciężyć 
ulotność chwili i pozostać mocną, by wspierać wspólną drogę”16. Dlatego tyl-
ko prawda będąca prawdą miłości – otwartą na osobowe spotkanie z Innym 
i z innymi – ma, według Franciszka, moc wyzwolenia człowieka z zamknięcia 
w sobie. Taka prawda może stać się częścią dobra wspólnego, ponieważ jako 
prawda miłości nigdy nie jest narzucana siłą ani nie przytłacza jednostki.17

W świetle powyższych rozważań dostrzegamy, że według Franciszka 
prawda odsłania się w miłości, a źródłem tego otwarcia jest relacja miłości 
Boga i bliźniego. Dlatego „w relacji, w miłości i dialogu wydarza się, otwiera 
się źródłowo prawda. Miłość jest źródłem prawdy i słowa prawdy“.18 Po drugie, 
prawda potrzebuje miłości, a miłość prawdy, ponieważ prawda „bez miłości 
staje się zimna, bezosobowa“.19 Dopiero w połączeniu z miłością staje się świa-
tłem, które nadaje sens życiu ludzkiemu. Po trzecie, miłość jest doświadczeniem 
prawdy i tym, co „otwiera nasze oczy, byśmy mogli zobaczyć całą rzeczywistość 
w nowy sposób, w jedności z kochaną osobą“.20 Miłość jest zatem szczegól-
nym rodzajem poznania, zakładającym relacyjny sposób patrzenia na świat. 
Polega on na współdzieleniu poznania z drugą osobą i wspólnym spojrzeniu 
na rzeczywistość. Ten relacyjny sposób postrzegania właściwy jest poznaniu 
wiary, w którym rozum wierzący i miłość „stają się jednym okiem, by dochodzić 
do kontemplacji Boga, gdy intelekt staje się „intelektem oświeconej miłośc“.21

Prawda, która jest prawdą miłości i objawia się w osobowym spotkaniu 
z Bogiem oraz z innymi ludźmi, wymaga, zdaniem Franciszka, dialogu. Dialog 
ten umożliwia autentyczne otwarcie się na Boga i na innych. Papież podkreśla, 
że dialog jest częścią prawdy i wynika z jej natury.22 Uzasadnia to faktem, że 

13	 Por. Słomka, J.: Jaka koncepcja prawdy kształtuje teologię papieża Franciszka? W: Studia Bobolanum, 
34 (1), 2023, s. 30.

14	 Por. Franciszek: Lumen fidei, nr 32.
15	 Por. Franciszek: Delixit nos, nr 21.
16	 Franciszek: Lumen fidei, nr 27.
17	 Por. Franciszek: Lumen fidei, nr 34.
18	 Słomka, J.: Jaka koncepcja prawdy kształtuje teologię papieża Franciszka? s. 38.
19	 Franciszek: Lumen fidei, nr 27.
20	 Franciszek: Lumen fidei, nr 27.
21	 Franciszek: Lumen fidei, nr 27.
22	 Por. Słomka, J.: Jaka koncepcja prawdy kształtuje teologię papieża Franciszka? s. 39.



Dariusz Gardocki | 43

Bóg jest odwiecznym dialogiem komunii i zaprasza człowieka do uczestnictwa 
w tym dialogu.23 Potwierdza to to, że Bóg kieruje swoje słowo do człowieka, 
którego zadaniem jest najpierw usłyszenie i słuchanie tego słowa, a następnie 
jego przyjęcie oraz dążenie do głębszego zrozumienia. Franciszek zauważa 
również, że dialog to coś więcej niż tylko przekazywanie prawdy. Nie powinien 
on być, poza tym redukowany do moralizujących lub indoktrynujących wy-
powiedzi. Dialog realizuje się bowiem, według papieża, „dzięki przyjemności 
rozmawiania i  dzięki konkretnemu dobru przekazywanemu między tymi, 
którzy się kochają za pośrednictwem słowa. Jest dobrem, które nie polega na 
rzeczach, ale istnieje w samych osobach dających się nawzajem w dialogu“.24 
Dialog nie oznacza w końcu, zdaniem Franciszka, jakiegokolwiek odstępstwa 
od prawdy, ani też zaprzeczenia, że istnieje jedna prawda. Dialog bowiem 
jest wspólnym poszukiwaniem i odkrywaniem prawdy, jeśli towarzyszy mu 
doświadczenie miłości, które mówi, że w miłości możliwa jest wspólna wizja. 
Uczymy się wtedy widzieć rzeczywistość oczami drugiej osoby, co ubogaca 
nasz sposób patrzenia.

Osobą, która ubogaca nasze spojrzenie na świat, jest Jezus Chrystus, 
z którym - jak pisze papież – „jednoczymy się, aby móc wierzyć“.25 To zjednoc-
zenie umożliwia Duch Święty, będący zarówno Duchem Miłości, jak i Duchem 
Jezusa. Dzięki Niemu uczymy się patrzeć na rzeczywistość oczami Chrystusa. 
Duch Święty prowadzi Kościół do coraz pełniejszego zrozumienia objawie-
nia Bożego, które Bóg ukazał nam w swoim Synu. To właśnie Jego działanie 
sprawia, że możliwe jest wyznawanie jednej wiary oraz trwanie w niej.

Istnienie jednej wiary, jest tożsame zdaniem Franciszka z  istnieniem 
jednej prawdy. Jedność wiary i prawdy uzasadnia on, wskazując na trzy fun-
damentalne aspekty. Po pierwsze, istnieje jeden Bóg, do którego odnoszą się 
wszystkie prawdy wiary i który stanowi ich ostateczne źródło. Po drugie, jest 
jeden Pan – Jezus Chrystus, który przez swoje wcielenie wprowadza Boga 
w naszą historię, czyniąc ją historią samego Boga. Po trzecie, tę samą wiarę 
wyznaje cały Kościół, będący jednym ciałem i ożywiany tym samym Duchem.26 
W ten sposób jedność wiary i prawdy znajduje swoje zakorzenienie w jedności 
Boga, Chrystusa i Kościoła.

Dlatego wiara ma z konieczności, według papieża Franciszka, wymiar 
eklezjalny, ponieważ rodzi się ze słuchania i przyjęcia tego, czego sam człowiek 
nie wymyślił, lecz co otrzymuje jako dar. Dar ten wzywa do refleksji oraz zo-
bowiązuje, prowadząc wierzącego ku głębszemu zrozumieniu prawdy, którą 
poznaje w ramach wspólnoty Kościoła. Wiara nie jest zatem wyłącznie indywi-
dualnym wyborem dokonującym się w sercu każdego człowieka. Przeciwnie, 
jej natura jest wspólnotowa – przeżywana wewnątrz Kościoła i „wyznawana 
z wnętrza ciała Chrystusa jako konkretna komunia wierzących“27. To właśnie 

23	 Por. Franciszek: Lumen fidei, nr 36.
24	 Franciszek.: Evangelii gaudium, nr. 142.
25	 Franciszek: Lumen fidei, nr 18.
26	 Por. Franciszek: Lumen fidei, nr 47.
27	 Franciszek: Lumen fidei, nr 22.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

Kościół stanowi miejsce spotkania z  Chrystusem – zarówno poprzez Jego 
słowo i  sakramenty, jak i przez relacje między wiernymi, którzy podzielają 
tę samą wiarę i kierują się tym samym Duchem. Skoro wiara ma charakter 
eklezjalny, również i  teologia powinna odzwierciedlać ten wymiar. Papież 
Franciszek podkreśla, że światło wiary, które prowadzi refleksję teologiczną, 
jest światłem Kościoła jako wspólnoty wierzących. To właśnie Kościół jako 
jedyny podmiot pamięci, pozwala nam spotkać się z żywą Tradycją – nowym 
światłem, które rodzi się ze spotkania z Bogiem28. Przekazywanie tej pamięci 
możliwe jest dzięki sukcesji apostolskiej, która gwarantuje integralność wiary 
i nieprzerwany kontakt ze źródłem Tradycji. To dzięki niej oblicze Chrystusa 
dociera do kolejnych pokoleń wierzących. Kościół, wierny temu darowi, 
nie tylko strzeże prawdy Objawienia, lecz także umożliwia jej ciągły rozwój 
w świetle nauczania Chrystusa.

W związku z  tym jednym z  kluczowych zadań teologii jest współ-
praca z Magisterium Kościoła, co zapewnia kontakt z pierwotnym źródłem 
i umożliwia czerpanie ze Słowa Chrystusa w jego pełni29. Teologia służy wierzą-
cym, pomagając im lepiej zrozumieć wiarę i umocnić jej fundamenty. Zanim 
jednak podejmie to zadanie, sama czerpie z bogactwa słowa Bożego, które 
Bóg kieruje do ludzi – przyjmuje je, karmi się nim oraz dąży do jego głębszego 
zgłębiania. Ponadto teologia „jako nauka o wierze jest udziałem w poznawaniu 
Boga, tak jak On zna siebie“.30 W ten sposób pozwala zarówno „dotknąć się“ 
Bogu, jak i człowiekowi „dotknąć“ Boga, pozostając przy tym świadoma, że 
Bóg jest Tajemnicą. Jej badanie wymaga nie tylko rozumowej dyscypliny, lecz 
także uznania, iż Tajemnica ta przekracza możliwości poznawcze człowieka. 
Dlatego, jak podkreśla papież Franciszek, jedną z fundamentalnych cech te-
ologii jest pokora “ zarówno wobec Boga, jak i wobec prawdy. Teologia nie 
traktuje jej jako swojej własności, lecz jako rzeczywistość, która „bierze nas 
w posiadanie“31 i prowadzi.

Reasumując, możemy powiedzieć, że w proponowanym przez Fran-
ciszka rozumieniu prawdy w teologii istotną rolę odgrywa wiara, ponieważ 
otwiera ona rozum „na światło pochodzące od Boga, aby kierując się miłością, 
mógł on poznawać Boga w głębszy sposób“32. Przytoczony cytat pokazuje, że 
według papieża nie ma sprzeczności między wiarą a rozumem, wiarą a prawdą. 
Wiara pełni wobec rozumu rolę światła, które – będąc darem Ducha Świę-
tego – otwiera rozum na mądrość i „wprowadza w poznanie rzeczywistości 
Bożych“.33 Obie te rzeczywistości, tj. wiara i rozum, wzajemnie się zakładają 
i razem dążą do poznania Boga. Jednocześnie papież dodaje, że światło wiary 
ubogaca poznanie, ponieważ otwiera rozum na miłość, oferując mu w ten 
sposób nowy sposób widzenia. Dzieje się tak dlatego, że „prawdziwa miłość 
jednoczy wszystkie wymiary naszej osoby i staje się nowym światłem na dro-

28	 Por. Franciszek: Lumen fidei, nr 40.
29	 Por. Franciszek: Lumen fidei, nr 36.
30	 Franciszek: Lumen fidei, nr 36.
31	 Franciszek: Lumen fidei, nr 34.
32	 Franciszek: Lumen fidei, nr 36.
33	 Jan Paweł II.: Fides et ratio, nr 44.



Dariusz Gardocki | 45

dze prowadzącej do życia wielkiego i pełnego“.34 Wzór, a zarazem spełnienie 
takiej miłości, wiara widzi w osobie Jezusa Chrystusa, który ukazuje nam, że 
miłość Boża – której jest On objawieniem – poprzedza nas i stanowi wielki dar, 
przemieniający człowieka od wewnątrz i oświetlający całą jego drogę. Nadaje 
ona jednocześnie jedność i sens ludzkiemu życiu.

Zdaniem papieża istnieje ścisły i wewnętrzny związek między wiarą, 
prawdą i  miłością. Wiara bowiem bez prawdy nie zbawia, a  prawda bez 
miłości jest zimna i bezosobowa. Prawda staje się światłem, które oświeca 
nasze życie i nadaje mu sens dopiero w połączeniu z miłością. Dlatego prawdą 
w najgłębszym tego słowa znaczeniu jest, według Franciszka, prawda miłoś-
ci – prawda, która otwiera się w  miłości wobec Boga i  innych ludzi.35 Tak 
rozumiana prawda ukazuje, że nie jest ona traktowana przez papieża jedynie 
jako abstrakcyjna idea czy sama w sobie wartość, lecz przede wszystkim jako 
siła zdolna do przemiany świata i człowieka. Prawda, połączona z miłością, 
wypływa z niej i jest oświecona oraz prowadzona przez światło wiary, nadając 
życiu człowieka głębszy sens i duchową pełnię. Dotyczy to także wiary, która – 
jeśli jest związana z prawdą miłości – nie staje się czymś bezwzględnym, lecz 
„wzrasta we współżyciu w poszanowaniu drugiego człowieka“.36 Nie odrzuca 
świata materialnego, lecz przeciwnie – interesuje się nim, ponieważ uznaje, że 
stworzenie pochodzi od Boga, a Syn Boży, wcielając się, uświęcił i przemienił 
od wewnątrz naturę ludzką, a wraz z nią także materię.

Dlatego światło wiary „oświeca również materię, ufa w jej ład, wie, że 
w niej otwiera się coraz szersza droga harmonii i zrozumienia“.37 Ma to, zda-
niem papieża, dobroczynny wpływ na spojrzenie nauki, ponieważ „zaprasza 
uczonego, by pozostał otwarty na rzeczywistość z całym jej niewyczerpanym 
bogactwem“,38 jednocześnie ukazując, że natura jest zawsze większa, przez 
co pobudza w  tym spojrzeniu zmysł krytyczny. Według Franciszka wiara 
poszerza horyzonty rozumu, zachęcając go do zdumienia wobec tajemnicy 
stworzenia. Jest jedyną rzeczywistością, z której wyrasta rozumienie świata 
i bytu. Dlatego „teologia jako rozumiejące, trzymające się logosu (=racjonalne, 
rozumnie pojmujące) mówienie o Bogu jest podstawowym zadaniem wiary 
chrześcijańskiej“.39

34	 Franciszek: Lumen fidei, nr 27.
35	 Por. Słomka, J.: Jaka koncepcja prawdy kształtuje teologię Franciszka? s. 43.
36	 Franciszek: Lumen fidei, nr 34.
37	 Franciszek: Lumen fidei, nr 34.
38	 Franciszek: Lumen fidei, nr 34.
39	 Ratzinger, J.: Wprowadzenie w chrześcijaństwo, s. 68.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

2.	 Współczesne zadania teologii 
– kierunki rozwoju i wyzwania
Zadania, jakie papież Franciszek stawia dziś przed teologią dzisiaj, 

są ściśle powiązane z jego rozumieniem prawdy teologicznej oraz z propo-
nowanym przez niego duszpasterskim i misyjnym ukierunkowaniem Kościoła. 
W tym duchu papież dostrzega możliwość odnowy teologii oraz nowy impuls 
do ożywienia prowadzonych przez nią badań40. Takie podejście odpowiada 
rozumieniu Kościoła, jakie przedstawia papież Franciszek – jako wspólnoty 
wierzących „w drodze“ i  „wyruszającej w drogę“. To Słowo Boże pobudza 
i zaprasza do tego ruchu, ponieważ niesie ono w sobie dynamizm wyjścia, 
który – według papieża – powinien znaleźć odzwierciedlenie w teologii współc-
zesnej i stać się jedną z jej głównych cech. Konkretnym wyrazem tej idei jest 
otwarcie się teologii na miejsca zapomniane przez świat - na peryferie egzys-
tencjalne, dotąd pozostające poza jej horyzontem. Papież Franciszek zachęca 
do poszukiwania nowych dróg dialogu ze wszystkimi ludźmi, niezależnie od 
ich przynależności religijnej, oraz do „odkrywania nowych znaków, nowych 
symboli i nowych sposobów przekazywania Słowa“.41

Aby współczesna teologia mogła sprostać temu zadaniu, powinna – 
zdaniem papieża – wypracować autentyczną hermeneutykę ewangeliczną, 
która umożliwi głębsze zrozumienie życia, świata i człowieka. Nie chodzi tu 
o stworzenie nowej syntezy, lecz – jak wyjaśnia Franciszek – o kształtowanie 
duchowej atmosfery badań naukowych oraz pewność zakorzenioną w praw-
dach wiary i rozumu.42 Hermeneutyka ewangeliczna w papieskim rozumieniu 
to podejście, które, po pierwsze, promuje dialog ze światem kultury i nauki, 
wspierając teologię jako refleksję służącą zbawczej misji Kościoła.43 Po dru-
gie, porusza i dotyka ludzkich serc, pomagając w doświadczeniu Boga jako 
tajemnicy zbawienia i pełni życia. Po trzecie, zna i rozumie problemy ludzi, ich 
tradycje kulturowe oraz korzenie historyczne. Franciszek wskazuje również 
na to, że taka hermeneutyka zakłada „teologiczną hermeneutykę ciała“, która 
przywraca wartość „cielesnemu wymiarowi doktryny chrześcijańskiej, często 
zbyt abstrakcyjnej i podatnej na wpływ gnostycyzmu“.44 Teologii zagraża to 
niebezpieczeństwo zwłaszcza wtedy, gdy jej rozważania są oderwane od 
konkretnych problemów, z którymi mierzą się ludzie, oraz od pytań, jakie 
stawiają dzisiaj. To ryzyko pojawia się również wtedy, gdy refleksja teologiczna 
pomija prakseologiczny i społeczny wymiar wiary, związany z przekształcaniem 
rzeczywistości na podstawie wartości głoszonych i urzeczywistnianych przez 
Jezusa Chrystusa.

40	 Por. Franciszek: Veritatis Gaudium, nr 5.
41	 Franciszek: Evangelii Gaudium, nr 167.
42	 Por. Franciszek: Veritatis Gaudium, nr 3.
43	 Por. Franciszek: Evangelii Gaudium, nr 133.
44	 Staglianò, A.: Ripensare il pensiero. Lettere sul rapporto tra fede e ragione a 25 anni dalla Fides et 

ratio.Venezia : Marcianum Press, 2023, s. 52.



Dariusz Gardocki | 47

W świetle tych spostrzeżeń widzimy, że według Franciszka teologia 
powinna tworzyć żywą relację z ludźmi – z „ciałem“ ludu i wspólnoty. Dzięki 
temu może skutecznie pełnić swoją misję, jaką jest pomoc we właściwym 
rozumieniu i przeżywaniu wiary. Powinna umiejętnie łączyć miłość do Jezusa 
z miłością do Jego ludu, ponieważ bez tej podwójnej miłości grozi jej niebez-
pieczeństwo przekształcenia się w ideologię.

Aby teologia mogła spełnić to zadanie, powinna – zdaniem papieża – 
odejść od metody dedukcyjnej na rzecz metody indukcyjnej, która uwzględ-
nia konkretną sytuację historyczną Kościoła i  świata. Zakłada rozpoznanie 
znaków czasu, aby w świetle Objawienia i Tradycji Kościoła właściwie na nie 
odpowiedzieć. Dlatego, według Franciszka, potrzebna jest teologia, która: po 
pierwsze, pozostaje wierna logice wcielenia, towarzysząc ludziom w ich dro-
dze do Boga. Po drugie, ukazuje piękno Ewangelii, uwrażliwiając na działanie 
Ducha Świętego, który w ludzkich sercach rozwija instynkt Tajemnicy.45 Po 
trzecie, podkreśla potrzebę dialogu i  rozeznania, unikając abstrakcyjności 
oderwanej od rzeczywistości. Po czwarte, zwraca uwagę na społeczny wy-
miar wiary, wskazując na praktyczne konsekwencje Ewangelii w codziennym 
życiu. Po piąte, przypomina, że wiara urzeczywistnia się przez miłość, której 
najgłębszym wyrazem jest miłosierdzie.46

Dlatego teologia nie powinna być rozumiana jedynie jako intellec­
tus fidei, lecz także jako intellectus amoris i intellectus misericordiae – czyli 
rozumna miłość przejawiająca się w miłosierdziu. Miłosierdzie jest bowiem 
pierwszą reakcją człowieka na obecność cierpienia w świecie i konkretnym 
sposobem realizacji przykazania miłości bliźniego (por. Łk 19,30-37; Mt 25,31-
46). Według Franciszka miłosierdzie stanowi fundamentalną zasadę misji 
Kościoła i probierz jego wiarygodności. To ono rozgrzewa serca i leczy rany, 
będąc wyrazem żywej wiary47.

Stąd jednym z kluczowych zadań teologii, jest ukazywanie Boga jako 
miłosiernego Ojca, który poszukuje i wychodzi naprzeciw każdemu człowie-
kowi. Boga, który jest miłością i  pragnie szczęścia wszystkich ludzi. Boga, 
którego objawił Jezus Chrystus – Ten, który przez swoje wcielenie stał się 
jednym z nas, aby dzielić nasz los i dać nam udział w swoim boskim życiu. 
Z  tego względu chrześcijaństwo - jak przypomina papież Franciszek – nie 
jest jedynie „zbiorem doktryn“, które Bóg przekazał nam przez Chrystusa, 
lecz „ucieleśnionym doświadczeniem, możliwym dzięki działaniu Ducha 
Zmartwychwstałego, który przemienia ciało ludzkie w Ciało Chrystusa“48. Jest 
to wydarzenie „przeżywanego Ciała Pańskiego, w którym Bóg objawia się jako 
Bóg – miłość“.49 Ma to istotne konsekwencje dla rozumienia wiary chrześci-
jańskiej, która jest rzeczywistością działającą przez miłość i w niej znajdującą 

45	 Por. Staglianò, A.: Ripensare il pensiero. s. 56.
46	 Por. Jan Paweł II.: Dives in misericordia, nr 7.
47	 Por. Franciszek: Miłosierdzie to imię Boga. Rozmowa z Andreą Torniellim. Kraków : Znak, 2016, s. 23 – 24.
48	 Staglianò, A.: Ripensare il pensiero, s. 51.
49	 Staglianò, A.: Ripensare il pensiero, s. 51.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

swoje spełnienie. Ta fundamentalna prawda powinna znaleźć odzwierciedlenie 
i praktyczne zastosowanie również w teologii.

Papieżowi chodzi zatem o wiarę autentyczną – nie wygodną ani indy-
widualistyczną - lecz taką, która dąży do przemiany świata i przekazywania 
wartości, realnie wpływając na życie społeczne. Ma charakter wewnętrzny, jak 
i cielesny, ponieważ jej fundamentem jest spotkanie z osobą Jezusa Chrystusa, 
z Logosem i Mądrością Ojca. Dlatego według Franciszka wiara jest „mądrością 
i wiedzą, znajomością życia i nowym smakiem istnienia“.50 Jest rzeczywistością, 
która rzuca światło na wszystkie wymiary ludzkiego życia, ucząc patrzenia na 
świat oczami Chrystusa, dostrzegania cierpienia oraz troski o innych. W ten 
sposób wiara wnosi ważny potencjał humanizacyjny w życie społeczne, sta-
nowiąc wyzwanie dla humanizmu ateistycznego, zwłaszcza w kwestii rozumie-
nia człowieka i człowieczeństwa. Jej zadaniem jest ocalenie godności ludzkiej 
od wszelkich prób degradacji oraz ukazania jego piękna, zawartego w Bożym 
planie stworzenia człowieka na obraz i podobieństwo Boga.

Kolejnym zadaniem, jakie papież Franciszek stawia przed współczesną 
teologią, jest potrzeba ponownego odkrycia jej mądrościowego charakteru. 
Teologia nie jest bowiem jedynie nauką, lecz także intuicyjną i praktyczną 
wiedzą, która poszerza granice ludzkiego rozumu w kierunku mądrości, by 
mogła służyć dobru człowieka. Teologia rozumiana jako mądrość zakłada 
również konieczność transdyscyplinarności wiedzy, co sprzyja wzajemnemu 
ubogaceniu się teologii i innych dziedzin. Taka współpraca prowadzi do bu-
dowania sprawiedliwego i solidarnego społeczeństwa oraz tworzenia auten-
tycznej kultury spotkania. „Transdyscyplinarność“ – według papieża – oznacza 
„umiejscowienie i rozwój wszelkiej wiedzy w obrębie przestrzeni Światła i Życia 
oferowanej przez Mądrość, która emanuje z Objawienia Boga“.51 Objawie-
nie, jak podkreśla Franciszek, zawiera „wszelkie potrzebne dane, aby stać 
się podstawą unifikacji całej ludzkiej wiedzy w perspektywie sensu“.52 Z tego 
też powodu teologia różni się w sposób radykalny od innych nauk – a nawet 
w pewnym sensie je przewyższa – ponieważ pozwala oglądać rzeczywistość 
w świetle wiary. Wiara bowiem ubogaca ludzkie poznanie o miłość, bez której 
nie można dotrzeć do pełni prawdy. Podkreślając znaczenie transdyscyplinar-
ności, papież daje jednocześnie do zrozumienia, że jest przeciwny zarówno 
temu, by teologia zamykała się w swoim własnym, odizolowanym świecie, jak 
i temu, by była traktowana jako jeden z wielu gmachów wiedzy budowanych 
przez różne dyscypliny naukowe53. Dlatego transdyscyplinarność oznacza, 
według papieża, nie tylko współpracę, lecz także otwartość na nowe języki 
i kategorie myślenia, które mogą pomóc uczynić przesłanie teologiczne bar-
dziej zrozumiałym dla współczesnego człowieka.

50	 Staglianò, A.: Ripensare il pensiero, s. 57.
51	 Franciszek: Veritatis Gaudium, nr 4 c.
52	 Woźniak, R. J.: Dogmatyka w perspektywie interdyscyplinarnej. Prolegomena teoretyczno-metodologicz-

na. W: Woźniak, R.J. ed.: Dogmat i metoda. Wprowadzenie do badań interdyscyplinarnych w teologii 
dogmatycznej, Kraków : WAM 2021, s. 19.

53	 Por. Słomka, J.: Nowy paradygmat teologii. Dostęp na https://wiez.pl/2024/04/25/nowy-paradymat
-teologii



Dariusz Gardocki | 49

Podejście papieża Franciszka ukazuje dwa kluczowe aspekty teologii. 
Z jednej strony podkreśla konieczność otwarcia na dialog z innymi naukami, 
aby skuteczniej wyrażać i tłumaczyć prawdy wiary. Z drugiej – zwraca uwagę 
na jej dynamiczny charakter jako dziedziny, która nie tylko bada i systematyzuje 
nauczanie Kościoła, lecz także wspiera wiernych w ich duchowym rozwoju. 
W jego nauczaniu teologia nie jest statycznym zbiorem doktryn, lecz żywym 
procesem rozeznawania, który towarzyszy im na drodze wiary.54 Franciszek 
podkreśla również, że teologia powinna pozostawać wierna Objawieniu oraz 
Tradycji Kościoła, jednocześnie uwzględniając kontekst historyczny i kultu-
rowy. Kluczową jej funkcją jest rozróżnianie między tym, co stanowi żywą 
Tradycję Kościoła – niezmienną i istotną dla zbawienia – a tym, co jest dru-
gorzędne i uwarunkowane kulturowo.55 Teologia powinna wspierać wiernych 
w pogłębianiu rozumienia Tradycji, aby nie doszło do jej zaniku i obumarcia 
ani przekształcenia w „eksponat muzealny“.56 Przemiany kulturowe, które po-
jawiają się w świecie, stanowią wyzwanie, ale także szansę, zdaniem Franciszka, 
na pełniejsze wyrażenie bogactwa Tradycji. To właśnie w świetle Objawienia 
teologia powinna poszukiwać odpowiedzi na te zmiany, pozostając wierna 
swojemu fundamentowi.57

W ten sposób dokonuje się nie tylko głębsze zrozumienie Objawienia, 
lecz także rodzi się zdumienie i zachwyt nad tym, co Bóg przez nie objawia 
człowiekowi – że Jezus Chrystus jest widzialnym obrazem Boga, który jest 
Miłością. Dlatego, według Franciszka, zadaniem teologii jest ukazywanie Bo-
ga, który humanizuje ludzkie życie, odsłaniając przed człowiekiem prawdę, 
że tylko miłość – mająca swe źródło w Bogu – może budować nowy świat 
i stanowi najlepszą drogę rozwoju dla wszystkich.58 Przedstawianie Boga jako 
niepojętej Miłość, która nie cofa się przed niczym, aby ocalić człowieka – co 
w pełni objawiło się w Jezusie Chrystusie, który umarł i zmartwychwstał – bu-
dzi w człowieku autentyczny zachwyt i głębokie zdumienie. Dlatego jednym 
z  kluczowych zadań teologii jest prowadzenie do odkrywania nieustannie 
nowej i fascynującej prawdy o osobie Jezusa Chrystusa, który – jak mówi papież 
– „rozbija uciążliwe schematy, w których zamierzamy Go uwięzić, i zaskakuje 
nas swą nieustanną boską kreatywnością“.59

Franciszkowi zależy na tym, aby teologia budziła w ludziach zachwyt 
i zdumienie nad prawdą o niepojętej miłości Boga do człowieka oraz o jego 
wiecznym przeznaczeniu – byciu z Bogiem i uczestniczeniu w Jego boskiej 
chwale. Dlatego teologia jako krytyczna forma poznania wiary, musi nieustan-
nie poszukiwać nowych dróg i  języków, które pozwolą jej odpowiadać na 

54	 Więcej na temat rozeznania – jego potrzeby, sensu i roli w życiu duchowym i refleksji teologicznej; 
porov. Franciszek: Gaudete et exsultate, nr 166 – 171.

55	 Por. Franciszek: „Odpowiedź Franciszka na dubia pięciu kardynałów. Oficjalny dokument.“ Odpowiedź 
na pierwsze pytanie f i g. Dostęp na https://opoka.org.pl/News/Swiat/2023/papiez-odpowiada-na-du-
bia-pieciu-kardynalow-kosciol

56	 Franciszek.: Gaudete et exsultate, nr 58.
57	 Por. Franciszek: „Odpowiedź Franciszka na dubia pięciu kardynałów. Oficjalny dokument.“ Odpowiedź 

na pierwsze pytanie, c i d.
58	 Por. Franciszek: Fratelli tutti, nr184.
59	 Franciszek: Evangelii Gaudium, nr 11.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

odwieczne pytania człowieka: Skąd pochodzę? Dokąd zmierzam? Jaki jest 
sens i cel mojego istnienia? Na te pytania odpowiada Objawienie – światło po-
chodzące z góry - które nigdy nie przestaje zdumiewać, ponieważ ostatecznie 
prowadzi do Boga, będącego niepojętą Tajemnicą.

W związku z  tym kolejnym zadaniem, które, według papieża Fran-
ciszka, stoi przed teologią, jest podjęcie wysiłku wyjaśnienia, że Tajemnica, 
którą jest Bóg nie jest irracjonalna, lecz „stanowi nadmiar znaczeń udostęp-
nionych rozumowi, aby ten mógł wyruszyć na poszukiwanie tego, co zawsze 
pozostaje poza i ponad tym, co jest możliwe do osiągnięcia, zweryfikowania 
i zdefiniowania“.60 Zadaniem teologii jest ukazanie, że Tajemnica ta jest pa-
radoksem, co nie oznacza zwolnienia od myślenia ani jego zawieszenia czy 
wykluczenia, lecz wskazuje na rzeczywistość, która poprzedza, podtrzymuje, 
a zarazem przekracza ludzkie pojmowanie.61 Jest ona pierwotnym impulsem 
uruchamiającym proces refleksji teologicznej, ponieważ Tajemnica, którą jest 
Bóg, „powierza się i daje do myślenia (…). Wymaga zmiany myślenia, zaczy-
nając od niepodważalnego faktu, że logika jest jedną z form, ale nie jedyną 
możliwą czy fundamentalną“.62

Dlatego jedną z kluczowych cech teologii, według papieża, jest pokora.63 
Jest ona wynikiem uznania jej ograniczeń wobec niepojętej Tajemnicy, która 
przekracza zdolności poznawcze ludzkiego rozumu i nieustannie go zaskakuje 
swoją nowością. Konsekwencją tego, że Bóg jest niepojętą Tajemnicą, jest to, 
zdaniem Franciszka, że dobry teolog „ma myśl otwartą, to znaczy niepełną, 
zawsze gotową na Boże maius i na prawdy, które nieustannie się rozwijają“.64 
Dlatego powinien najpierw kontemplować i zgłębiać tajemnicę Boga na mod-
litwie, „wzrastać w zrozumieniu Ewangelii i w rozeznawaniu dróg Ducha“,65 aby 
następnie lepiej wyjaśniać i przekazywać wierzącym prawdę Ewangelii, „nie 
rezygnując nigdy z prawdy, dobra i światła“.66 Jego zadaniem jest prowadzenie 
ludzi do doświadczenia Boga jako misterium zbawienia, które odsłania piękno 
ludzkiego życia i nadaje mu nową głębię. Teologia powinna wskazywać na 
centrum jedności wszystkiego, które znajduje się w Jezusie Chrystusie, Słowie 
Bożym, które stało się ciałem, aby nas zbawić i umożliwić powrót do Boga – 
początku i celu wszystkiego, co istnieje. Ma również przypominać o prawdzie, 
że Bóg pragnie szczęścia swoich dzieci także na ziemi.

Jednym z istotnych zadań, jakie papież Franciszek stawia dziś przed 
teologią, jest budzenie troski zarówno o drugiego człowieka, jak i o otaczają-
cy świat. Chodzi o budowanie autentycznej cywilizacji miłości, prowadzącej 

60	 Staglianò, A.: Ripensare il pensiero, s. 68.
61	 Por. González de Cardedal, O. : Fundamnetos de cristología II. Meta y misterio. Madrid : Bibliteca de 

Autores Cristianos, 2006, s. 959.
62	 Staglianò, A.: Ripensare il pensiero, s. 68.
63	 Por. Franciszek: Lumen fidei, nr 36.
64	 Franciszek: Veritatis Gaudium, nr 3.
65	 Franciszek: Evangelii Gaudium, nr 45.
66	 Franciszek: Evangelii Gaudium, nr 45.



Dariusz Gardocki | 51

nie tylko do poszanowania praw i godności każdego człowieka, ale także do 
odpowiedzialnej troski o całe stworzenie.67

Aby teologia mogła wypełnić to zadanie, powinna: po pierwsze, od-
krywać ślady Trójcy Świętej w stworzeniu. Papież wskazuje, że wszechświat 
stanowi „sieć relacji“, w której każda istota dąży do nawiązania więzi z innymi. 
Taka perspektywa sprzyja duchowości globalnej solidarności, zakorzenionej 
w tajemnicy Trójcy.68 Po drugie, teologia powinna otworzyć się na współpracę 
z  przedstawicielami różnych dziedzin nauki, by prowadzić dialog ukierun-
kowany na wspólną troskę „o naturę, obronę ubogich, budowanie sieci bra-
terstwa i szacunku“.69 Po trzecie, postrzegać Kościół jako „obraz i poniekąd 
ikonę Trójcy Świętej“,70 będący „sakramentem, czyli znakiem i  narzędziem 
wewnętrznego zjednoczenia z Bogiem i jedności całego rodzaju ludzkiego“.71 
Po czwarte, ukazywać, że misją Kościoła jest bycie zaczynem powszechnego 
braterstwa, którego fundamentem jest Ojcostwo Boga i  Jego pragnienie 
uczynienia z ludzkości jednej rodziny. W tej perspektywie możliwe staje się 
dostrzeżenie świętości każdego życia ludzkiego, odkrycie obecności Boga 
w każdym człowieku i dążenie do szczęścia drugiego – na wzór miłości Ojca.72 
Po piąte, uświadamiać prawdę o współzależności między ludźmi i narodami, 
promując myślenie o jednym świecie w ramach wspólnego projektu.73

Wreszcie, zdaniem papieża, niezwykle ważne jest, aby w obliczu wielo-
kulturowości i wieloetniczności współczesnego świata, teologia wypracowała 
narzędzia intelektualne, które mogłyby posłużyć jako nowe paradygmaty 
działania i myślenia, „przydatne do głoszenia Ewangelii w świecie naznaczo-
nym pluralizmem etyczno-religijnym“.74 Powinna nabyć zdolność rozumienia, 
formułowania i realizowania sposobów przedstawiania chrześcijańskiej wiary, 
zdolnych przeniknąć różnorodne systemy kulturowe – tak, aby z ich udziałem 
można było wprowadzać nowe narody i kultury do wspólnoty Kościoła.75

	 Zakończenie
W obliczu współczesnych wyzwań świat domaga się od teologii nowe-

go języka – języka wierności, miłości, miłosierdzia i nadziei. Języka, który jest 
głęboko zakorzeniony w Ewangelii, a zarazem otwarty na odważny dialog ze 
światem. Zadania, które papież Franciszek stawia dziś przed teologią, wypły-
wają z dwóch kluczowych źródeł: z jego specyficznego rozumienia prawdy 

67	 Papież Franciszek podkreśla tę kwestię przede wszystkim w encyklice Laudato si, wzywając do nawró-
cenia ekologicznego poprzez duchowość ekologiczną.

68	 Por. Franciszek: Veritatis Gaudium, nr 4a.
69	 Franciszek: Veritatis Gaudium, nr 5.
70	 Kasper, W.: Kościół Katolicki. Istota Rzeczywistość Posłannictwo. Kraków : WAM, 2014, s. 47.
71	 Sobór Watykański II.: Lumen gentium, nr 1.
72	 Por. Franciszek: Veritatis Gaudium, nr 4 a.
73	 Por. Franciszek: Fratteli tutti, nr 35.
74	 Franciszek: Veritatis Gaudium, nr 5.
75	 Por. Franciszek: Veritatis Gaudium, nr 5. Zob. także, Jan Paweł II.: Redemptor missio, nr 52.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

teologicznej oraz z duszpasterskiego i misyjnego ukierunkowania Kościoła. 
To właśnie w tej podwójnej orientacji papież dostrzega potencjał głębokiej 
i twórczej odnowy myślenia teologicznego.

W jego nauczaniu prawda teologiczna przestaje być jedynie kon-
struktem intelektualnym – nabiera charakteru doświadczenia relacyjnego, 
zakorzenionego w spotkaniu z osobą Jezusa Chrystusa. Nie stanowi narzędzia 
wykluczenia, lecz staje się wezwaniem do miłosierdzia, współczucia i otwartości 
na drugiego człowieka. Takie podejście wypływa z głębokiego przekonania 
Franciszka, że prawda, wiara i miłość są ze sobą nierozerwalnie powiązane.

Szczególną rolę w tej triadzie odgrywa wiara, która – jak zauważa papież 
– „otwiera rozum na światło pochodzące od Boga, aby kierując się miłością, 
mógł on poznawać Boga w głębszy sposób“.76 Światło wiary ubogaca poznanie, 
ponieważ otwiera je na wymiar miłości, oferując nowy sposób widzenia rzec-
zywistości. Tylko prawda złączona z miłością staje się światłem, które nadaje 
sens ludzkiemu życiu. W tej perspektywie prawda nie jest już ideą abstrakcyjną 
ani treścią przeznaczoną wyłącznie do intelektualnej kontemplacji. Jest siłą 
zdolną przemieniać człowieka i świat – siłą, która czerpie swoją skuteczność 
z miłości, pokory i gotowości do dialogu. Tylko taka prawda, głoszona z ser-
ca i z wrażliwością, ma moc przemieniać człowieka od wewnątrz i budować 
Kościół naprawdę otwarty na świat. Teologia wierna tej wizji prawdy, nie tylko 
wyjaśnia, ale przede wszystkim służy życiu, prowadząc człowieka do spotkania 
z Bogiem i z innymi ludźmi. Dlatego papież Franciszek ukazuje teologię jako 
drogę, która nie poprzestaje na badaniu tajemnic wiary, lecz także towarzyszy 
człowiekowi w jego pytaniach, zmaganiach i duchowym wzrastaniu. Jej siła wy-
raża się nie tyle w samej wierności objawionej prawdzie, ile w sposobie, w jaki 
ta prawda jest przekazywana – z czułością, pokorą i gotowością do dialogu.

Taka teologia domaga się – według Franciszka – ciągłego nawrócenia: 
ku ludziom, ku peryferiom, ku rzeczywistości. W  tym nawróceniu papież 
widzi drogę do odnowy teologii, jej języka i sposobu mówienia o Bogu. Jej 
zadaniem jest nie tylko tłumaczenie wiary, lecz nade wszystko kształtowanie 
przestrzeni, w której Ewangelia przemawia do współczesnego świata językiem 
zrozumiałym, głębokim i przemieniającym.

Dlatego Franciszek wzywa do teologii dynamicznej, wcielonej, otwartej 
na świat i bliskiej człowiekowi. Teologii obecnej na peryferiach i prowadzącej 
dialog z kulturą, nauką oraz egzystencjalnymi pytaniami współczesności. Teo-
logii, która nie zamyka się w murach akademii, lecz buduje mosty – pomiędzy 
ludźmi, narodami i wyznaniami. Takiej, która staje się wspólnym poszukiwa-
niem sensu, zakorzenionym w Ewangelii i promieniującym nadzieją.

Na zakończenie warto podkreślić, że celem papieża nie jest propo-
nowanie gotowych rozwiązań ani faworyzowanie jednego modelu teologii. 
Franciszek raczej wskazuje na kwestie fundamentalne, które jego zdaniem 
powinny być rozwijane z kreatywnością i odwagą. Jego propozycja to zachęta 
do twórczej refleksji nad tym, jak współczesna teologia może odpowiadać na 

76	 Franciszek: Lumen fidei, nr 36.



Dariusz Gardocki | 53

wyzwania dzisiejszego świata – zachowując jednocześnie wierność Ewangelii 
i swojemu powołaniu. Kluczową troską papieża jest to, aby teologia nie zatra-
ciła swojej tożsamości – by nie sprowadzała się jedynie do zbioru akademickich 
czynności, lecz pozostała drogą wiary, miłości i służby. Powinna równocześ-
nie przyczyniać się do humanizowania życia oraz budowania świata bardziej 
sprawiedliwego i braterskiego.

	 Literatura

Benedykt XVI.: Deus caritas est. Encyklika o miłości chrześcijańskiej. Watykan, 
2005.

Franciszek: Lumen fidei. Encyklika o wierze. Watykan, 2013.
Franciszek: Evangelii gaudium. Adhortacja apostolska o głoszeniu Ewangelii 

w dzisiejszym świecie. Watykan, 2013.
Franciszek: Laudato si. Encyklika poświęcona trosce o wspólny dom. Watykan, 

2015.
Franciszek: Miłosierdzie to imię Boga. Rozmowa z Andreą Torniellim. Kraków: 

Znak, 2016.
Franciszek: Veritatis Gaudium. Konstytucja apostolska o  uniwersytetach 

i wydziałach kościelnych. Watykan, 2017.
Franciszek: Gaudete et exsultate. Adhortacja apostolska o powołaniu do świę-

tości w świecie współczesnym. Watykan, 2018.
Franciszek: Fratelli tutti. Encyklika o braterstwie i przyjaźni społecznej. Waty-

kan, 2020.
Franciszek: „Odpowiedź Franciszka na dubia pięciu kardynałów. Oficjalny 

dokument“, https://opoka.org.pl/News/Swiat/2023/papiez-odpowiada-
-na-dubia-pieciu-kardynalow-kosciol

Franciszek.: Delixit nos. Encyklika o  miłości ludzkiej i  Bożej serca Jezusa 
Chrystusa. Watykan, 2024.

González de Cardedal, O.: Fundamnetos de cristología II. Meta y misterio. 
Madrid : Biblioteca de Autores Cristianos, 2006.

Jan Paweł II.: Dives in misericordia. Encyklika o Bożym miłosierdziu. Watykan, 
1980.

Jan Paweł II.: Redemptor missio. Encyklika o stałej aktualności posłania misyj-
nego. Watykan, 1990.

Jan Paweł II.: Fides et ratio. Encyklika o relacjach między wiarą i rozumem. 
Watykan, 1998.

Walter, K.: Kościół Katolicki. Istota Rzeczywistość Posłannictwo. Kraków : 
WAM, 2014.

Słomka, J.: Jaka koncepcja prawdy kształtuje teologię papieża Franciszka? W: 
Studia Bobolanum, 34 (1), 2023, s. 25 – 45.

Słomka, J.: Nowy paradygmat teologii, https://wiez.pl/2024/04/25/nowy-
-paradymat-teologii



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

Ratzinger, J.: Wprowadzenie w chrześcijaństwo. Kraków : Znak, 1994.
Staglianò, A.: Ripensare il pensiero. Lettere sul rapporto tra fede e ragione 

a 25 anni dalla Fides et ratio. Venezia : Marcianum Press, 2023.
Sobór Watykański II.: Konstytucje. Dekrety. Deklaracje. Poznań : Pallottinum, 

2002.
Woźniak, R. J.: Dogmatyka w perspektywie interdyscyplinarnej. Prolegomena 

teoretyczno-metodologiczne. W: Woźniak, R.J. (ed): Dogmat i metoda. 
Wprowadzenie do badań interdyscyplinarnych w teologii dogmatycznej. 
Kraków: WAM, 2021, s. 17 – 50.

Prof. dr hab. Dariusz Gardocki SJ
Akademia Katolicka w Warszawie – Collegium Bobolanum

Katedra teologii systematycznej
darekg01@op.pl



| 55

Odkaz pátra Emila 
Krapku SJ – teológia 
tu a teraz
Ladislav Csontos SJ

Csontos, L.: The legacy of Father Emil Krapka SJ – theology here and now. 
Studia Aloisiana 2/2025.
The life and work of Jesuit Father Emil Krapka, who would have celebrated 
his 100th birthday this year, shows that every specific situation of the Church 
is a challenge for theological reflection. He began his formation in relatively 
free times, but at the age of twenty-five, political changes plunged him and 
the entire Church in Slovakia into a difficult period of atheization and perse-
cution, in which many succumbed to the temptation that nothing could be 
done, convinced it was necessary to wait for better times when the necessary 
resources would be available. The fact is that for the Church and theology, 
there have never been, are not now, and will never be times and places without 
problems; it is precisely the actual problems that always present a new chal-
lenge. Father Emil Krapka did not wait for better times; he developed theology 
during the period of the harshest persecution of the Church in Slovakia. He 
listened to the word of God and the teachings of the Second Vatican Council, 
from which he drew constant inspiration. According to him, every specific 
situation of the Church here, in this place and at this moment, is above all 
a mystery of God, a Passover of the Lord. Whether caused, brought about, 
used, or abused through any intervention, it always carries within itself, first 
and foremost, the mystery of God aimed at our salvation. The actual, specific 
situation of the Church is for each of us today and at any time in the future 
a place of encounter with God in the development of theology here and now.
Keywords: Second Vatican Council, signs of the times, faith and culture, clan-
destine religious formation

	 Úvod
V tomto roku si jezuiti na Slovensku, osobitne Teologická fakulta Trnav-

skej univerzity v Trnave pripomínajú sté výročie narodenia pátra Emila Krapku, 
nestora slovenskej katolíckej teológie. Možno povedať, že hlavnou náplňou 



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

života Emila Krapku bola teológia. Teológiu dlhé roky usilovne študoval a de-
siatky rokov aj vyučoval vo vrcholne nepriaznivých vonkajších okolnostiach, 
takmer bez pomôcok, na zrúcaninách cirkevných inštitúcií, uprostred rušného 
života, popri rozličných prácach a v tieni všadeprítomnej štátnej polície, ktorá 
ho, ako uvádzajú registračné protokoly zväzkov ŠtB, sledovala minimálne od 
konca päťdesiatych rokov do roku 1983.1 Krapka nechápal teológiu iba ako teó
riu, vedu, myšlienkovú sústavu, ale ako sám hovorí vo svojom diele Teológia 
pred Božou tvárou: „Isteže, teológia je poznávaním, je vedou, ale svätou vedou: 
je účasťou na Ježišovej vedomosti, ktorá je večným obrazom vedomosti Otco-
vej. Preto pravá kresťanská teológia nielen poučuje, ale i očisťuje a posväcuje.“2 
Osobitne to možno vidieť aj v jeho teologickej štúdii Úvahy o situácii v našej 
cirkvi, ktorú napísal v hlbokej totalite a kolovala v samizdatovej forme medzi 
tajnými rehoľníkmi a kňazmi vo verejnej pastorácii a v roku 1993 bola publiko-
vaná v Teologických textoch v Prahe.3 Svoje teologické myslenie budoval na 
biblickom základe a štúdiu diel teológov, ktorí pripravovali pôdu pre obnovu 
teologického myslenia na Druhom vatikánskom koncile a sám sa nadchol jeho 
duchom stretnutia s kultúrou. Emil Krapka prijal za svoje vyhlásenie koncilu, 
že skúmanie situácie je trvalou povinnosťou: „Aby mohla Cirkev splniť svoje 
poslanie, má trvalú povinnosť skúmať znamenia časov a vysvetľovať ich vo svetle 
evanjelia: aby tak mohla dať každej generácii priliehavou formou odpoveď na 
večné otázky ľudí o zmysle súčasného i budúceho života a o ich vzájomnom 
vzťahu“ (GS 4). Nečakal na nejakú lepšiu dobu, a tak by bol zmárnil mnoho 
času, ale prijal svoju dobu, svoju historickú situáciu ako jedinečnú príležitosť 
žiť vo viere Cirkvi a túto vieru teologicky reflektovať a sprostredkovať svojim 
súčasníkom. Je to proces, ktorý bude trvať po celé dejiny ľudstva, ktoré sa 
vždy stretáva s novými otázkami a vždy s tým istým pokladom – vierou, ktorá 
musí byť vždy nanovo reflektovaná a sprostredkovaná svojej dobe a kultúre, 
lebo len takáto reflektovaná a inkulturovaná viera je živou vierou. V tom nám 
zostáva dielo P. Emila Krapku nielen súčasťou našich dejín, ale aj inšpiráciou 
plnou nádeje pre súčasnosť i budúcnosť.

1.	 Krátka biografická črta
Emil Krapka sa narodil 17. júla 1925 v Hornom Dubovom, ktoré bolo 

filiálkou farnosti Naháč pri Trnave. Základné vzdelania získal v rodnej obci. 
Prvých päť ročníkov gymnázia absolvoval v Trnave. Do Spoločnosti Ježišovej 
vstúpil 30. júla 1942 v Ružomberku, kde po dvojročnom noviciáte pokračoval 
v gymnaziálnych štúdiách, no pre vojnové pomery však maturoval až v roku 
1946 v Piešťanoch. Nasledujúce tri roky študoval filozofiu na Filozofickom in-

1	 http://www.upn.gov.sk/regpro/zobraz.php?kniha=54&strana=75&zaznam=49617http://www.upn.
gov.sk/regpro/zobraz.php?kniha=76&strana=96&zaznam=70709 (27.8.2025)

2	 KRAPKA, E.: Teológia pred Božou tvárou : Meditácie. Trnava : Dobrá kniha, 2000, s. 16.
3	 Porov. KRAPKA, E.: Úvahy o situácii našej Cirkvi. In: Teologické texty, roč. 4, 1993, Praha, s. 16 – 18.



Ladislav Csontos SJ | 57

štitúte Českej provincie Spoločnosti Ježišovej v Brne a v Děčíne. Toto štúdium 
bolo na pulze doby, ako ukazuje jeho licenciátna práca Východisko logiky G. 
F. Hegela, aj práca o rok staršieho Jána Ch. Korca Filozofické základy dialek­
tického materializmu.4

V roku 1949 začal študovať teológiu na Teologickom inštitúte Slovenskej 
viceprovincie Spoločnosti Ježišovej v Trnave. Po duchovnej stránke viedol mla-
dých jezuitov páter Ján Popluhár, ktorý prednášal v školskom roku 1949/1950 
patrológiu a zároveň bol špirituálom.5 Dávanie duchovných cvičení posunul 
od kazateľského štýlu ľudových misionárov k biblickému prístupu v celých 
cvičeniach, počínajúc od fundamentu až po nazeranie na nadobudnutie lásky. 

Cvičenia mladých jezuitov nadchli a stali sa inšpiráciou pre nasledujúce roky 
komunistického prenasledovania.6 Vychádzal z duchovných cvičení francúz-
skeho jezuitu Georges Longhaye: Retraite annuelle de huitjours, d’après les 
exercices de Saint Ignace. Paris – Tuornai: Casterman 1920.7 Ich vplyv bol 
podstatný, čo dokladujú komplexné výpisky z nich v pozostalosti pátra Alojza 
Šaturu, ako aj texty duchovných cvičení pátra Jozefa Lackoviča, ktorý asi tretinu 
svojich exercičných meditácií uvádza alebo končí poznámkou: „Podľa pátra 
Georges Longhaye.“8 Cituje ho aj tajný biskup, neskorší kardinál Ján Chryzos-
tom Korec, vo svojich duchovných cvičeniach Ideme sa obnoviť z päťdesiatych 
rokov dvadsiateho storočia.9 Podobne páter Jozef Porubčan po päťdesiatich 
rokoch rehoľného života ich citoval v závere svojich tridsaťdňových exercícií 
pre jezuitských novicov.10

Už v prvom roku štúdia teológie Emila Krapku spolu so všetkými je-
zuitmi na Slovensku v noci z 13. na 14. apríla 1950 zastihla násilná likvidácia 
kláštorov. Vyšší predstavení boli internovaní osobitne, no včas urobili dôležité 
rozhodnutie, pokračovať v rehoľnom živote, nakoľko je to za daných okolností 
možné. Krapka teda spolu s ďalšími tajne pokračoval v štúdiu teológie a 23. de-
cembra 1950 ho v Rožňave biskup Róbert Pobožný tajne vysvätil za kňaza. Do 
konca roku 1953 bol vo vojenskom tábore nútených prác.

Svojím záujmom o kvalitné teologické vzdelania, ktoré by nebolo len 
učením sa naspamäť zo starých scholastických príručiek, ale i kontaktom so 
súčasným teologickým myslením, ovplyvnili mladú generáciu slovenských 
jezuitov pátri Alojz Litva, Ján Dieška a Michal Kumorovitz. Pôvodne boli vy-

4	 ŠULÍK, I.: Ján Chryzostom Korec – verný svedok doby. In : Katolícke noviny z 22.01.2024. In: https// 
www.katolickenoviny.sk/spravodajstvo/category/domace/article/jan-chryzostom-korec-verny-svedok-
-doby.xhtml (28.08.2025)

5	 Porov. ŠIMONČIČ, J.: Teologický inštitút Spoločnosti Ježišovej sv. Alojza v  rokoch 1941 – 1950. In: 
Šesťdesiat rokov Teologického inštitútu sv. Alojza. Trnava : Dobrá kniha 2001, s. 42.

6	 Porov. ASIS fond 5.2, Kartón ŠATURA Alojz, Poznámky: Osemdňové duchovné cvičenia podľa P. Geor-
ges Longhaye, tiež ASIS fond 5.2, Kartón ŠATURA, Alojz, Pinard, L‘union á Dieu I. deň, cvič 2. Ježišova 
láska.

7	 ASIS fond 5.2, Kartón ŠATURA, Alojz, Poznámky Osemdňové duchovné cvičenia podľa P. Georges 
Longhaye.

8	 ASIS fond 5.2. LACKOVIČ – WEBER Jozef, Kartón I. Osemdňové duchovné cvičenia. Hriech jednotlivca. 
s. 10.

9	 KOREC, J., Ch.: Ideme sa obnoviť. Rkp. Samizdat, s. 111 – 112.
10	 Porov. Archív exercičného domu v Piešťanoch (ďalej len AEDPN). Fond PORUBČAN, Jozef: 30-dňové 

exercície pre novicov SJ – Tŕstie 1991, 1993, s. 855.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

slaní na štúdium do talianskeho Chieri. Keďže však neboli spokojní s úrovňou 
tamojšieho vzdelávania, obrátili sa s prosbou na pátra provinciála o preloženie 
na kvalitnejšie štúdium. Následne Ján Dieška pokračoval v štúdiách v Eegen-
hovene na predmestí belgického Louvainu.

Tam dostal vzlet v ocenení spôsobu modernej filozofie, čo ho neskôr 
upriamilo chápať rôzne moderné myslenie. Michal Kumorovitz išiel na štúdium 
filozofie do Pullachu pri Mníchove a následne teológiu študoval do Louvaine 
v Belgicku a v Lyone vo Francúzsku. Alojz Litva išiel na teológiu do Valken-
burgu v Holandsku, kde nemeckí jezuiti presunuli teológiu dolnonemeckej 
provincie z Kolína nad Rýnom. Napokon dokončil doktorát z teológie v Ríme 
na Pápežskej Gregoriánskej univerzite a v roku 1949 sa vrátil do vlasti vyučovať 
teológiu. Tešili sa z absolvovania náročného štúdia a boli pripravení podeliť 
sa o  svoje vedomosti a  skúsenosti s mladými jezuitmi vo svojej vlasti.11 Ich 
nadšenie sa prenieslo aj na pátra Emila Krapku, pre ktorého sa teológia stala 
jeho životným povolaním a životnou láskou.

Po prepustení z  tábora nútených prác si musel nájsť zamestnanie, 
najprv ako robotník na vojenských stavbách. Po roku vďaka svojim jazykovým 
schopnostiam dostal miesto vedúceho oddelenia akvizície v knižnici Slovenskej 
akadémie vied v Bratislave, kde mal prístup k najnovšej zahraničnej literatúre, 
inač zakázanej. Patril k prvým, ktorí na Slovensku čítali diela Pier Teilhard de 
Chardin. Po štyroch rokoch ho pri ideologickej previerke prepustili a znovu sa 
musel zamestnať ako stavebný robotník. Intelektuálne však neprestal pracovať. 
V roku 1960 bol však uväznený a spolu s ďalšími štyrmi jezuitmi, na čele s bis-
kupom (neskorším kardinálom) Janom Chryzostomom Korcom, odsúdený za 
tajné štúdium teológie12 a dva roku strávil vo väzení, kde sa zoznámil viacerými 
profesormi filozofie a teológie z českých a slovenských kňazských seminárov 
a teologických fakúlt.13 Po amnestii 9. mája 1962 opäť pracoval ako stavebný 
robotník. V roku 1965 sa zamestnal ako organista na Rímskokatolíckom farskom 
úrade v Modre, kde mal viac času na štúdium, prekladateľskú prácu i vlastnú 
teologickú tvorbu.

V  týchto ťažkých časoch viacerí jezuiti preložili kvalitné zahraničné 
monografie, z ktorých študovali sami a dali ich k dispozícii aj iným. Uvádzame 
aspoň tie, ktoré sa nám javia ako najvýznamnejšie: Emil Mersch La Théologie 
du Corps Mystique – Teológia tajomného tela Kristovho, a Ferdinand Prat La 
théologie de Saint Paul – Teológia sv. Pavla, preložil páter Ján Dieška.14 Léonce 
de Grandmaison: Jésus-Christ: sa personne, son message, ses preuves – Ježiš 
Kristus. Jeho osoba, posolstvo a dôkazy preložil páter Ján Buchta a z nemči-
ny viaceré diela Wofganaga Trillinga, Romana Guardiniho, Karola Rahnera. 

11	 Porov. LITVA, A.: Hej, boli časy, boli. Trnava : Dobrá kniha, 2018, s. 101 – 106.
12	 Rozsudok v trestnej veci proti obžalovanému Jánovi Korcovi a spol. Krajský súd v Bratislave, odd. 1, 

dňa 21. mája 1960. In: Šesťdesiat rokov Teologického inštitútu sv. Alojza. Trnava : Dobrá kniha, 2001, 
s. 95 – 96.

13	 Porov. ONDRUŠ, R.: ThDr. P. Emil Krapka SJ, 75-ročný. In: Studia Aloisiana: Ročenka Teologickej 
fakulty Trnavskej univerzity 2000 v Bratislave. Trnava : Dobrá kniha, 2000, s. 11.

14	 Porov. LETZ, J.: P. Ján Dieška. In: PAŠTEKA, J. a kol: Lexikón katolíckych kňazských osobností Slovenska. 
Bratislava, Lúč, 2000, s. 240 – 242.



Ladislav Csontos SJ | 59

Josef Andreas Jungmann: Missarum sollemnia. Genetický výklad svätej omše 
preložil páter Emil Krapka.15

V roku 1969 bol rehabilitovaný a mohol začať pôsobiť v pastorácii v je-
zuitskom kostole v Trnave ako výpomocný duchovný bez nároku na mzdu, 
vykonával však aj prácu organistu, za ktorú dostával minimálnu mzdu. Ako 
organista založil mládežnícky i veľký spevácky zbor. Z ich členov si postup-
ne vychoval spolupracovníkov, ktorí mohli od roku 1980 viesť obidva zbory 
samostatne. V rokoch 1969 –1989 viedol tajne účinkujúci Teologický inštitút 
Spoločnosti Ježišovej na Slovensku. Vyučoval filozofiu a systematickú teológiu 
a podľa požiadaviek Druhého vatikánskeho koncilu obnovený program štú-
dia teológie a filozofie. Organizoval ho vo forme externého štúdia v sobotu 
s pravidelnými prednáškami, konzultáciami, seminárnymi prácami, skúškami, 
aj komisionálnymi a súhrnnými skúškami. V roku 1991 začal pod jeho vedením 
Inštitút verejne účinkovať a v roku 1997 bol pripravený transformovať sa na 
Teologickú fakultu Trnavskej univerzity. V roku 1997 sa stal sóciom, najbližším 
spolupracovníkom provinciála Spoločnosti Ježišovej na Slovensku. Popri tejto 
práci aj naďalej vypomáhal na Teologickej fakulte vyučovaním dogmatickej 
teológie. V  tejto službe pôsobil až do roku 2005, keď odišiel na zaslúžený 
odpočinok do seniorátu v  Ivanke pri Dunaji, kde zomrel 22. októbra 2017 
a pochovaný je v Trnave na cintoríne na Kamennej ceste.

2.	 Vlastná teologická reflexia
Páter Emil Krapka upútal pozornosť mnohých teologickou esejou Pre­

chod Pánov, Teologické úvahy o situácii v našej cirkvi, ktorú napísal v týchto 
ťažkých časoch prenasledovania v šesťdesiatych rokoch a kolovala v mnohých 
kópiách na povzbudenie kňazom i aktívnym laikom. Esej bola publikovaná prvý-
krát anonymne v roku 1984 v samizdatovom časopise Una Sancta Catholica 
a v roku 1985 aj v samizdatových Teologických textoch.16 V tom čase mnohí 
zanechali rehoľný život, ďalší prešli dlhoročnými väzeniami, iní v nich ešte zo-
stávali. Mladí muži, ktorí rozpoznávali, že Boh ich volá ku kňazstvu a rehoľnému 
zasväteniu, sa stretávali s postojmi pastoračných kňazov, aby počkali až budú 
priaznivejšie okolnosti, keď by sa mohli dostať do vtedy jediného kňazského 
seminára v Bratislave, v ktorom platil numerus clausus.17

V úvode eseje píše: „Za posledné desaťročia sme videli a prežili v našej 
Cirkvi prejavy hlbokej viery a evanjeliovej lásky, no súčasne sme boli svedkami 
prejavov ľudskej slabosti. Negatívne javy nás znepokojujú. Výroky o tom, že 

15	 Porov. Osnova cirkevných štúdií. In: Šesťdesiat rokov Teologického inštitútu sv. Alojza. (ed. Juraj Do-
linský) Trnava : Dobrá kniha 2001, s. 239 – 265.

16	 Porov. LESŇÁK, R.: Listy z podzemia. Súborná dokumentácia kresťanskej samizdatovej publicistiky 
na Slovensku v rokoch 1945 – 1989. Bratislava : USPO, 1998, s. 75. Pozn. KRAPKA, E.: Úvahy o situácii 
v našej cirkvi. In: Teologické texty, 1993, č. 1, s. 18. Tiež KRAPKA, E.: Pánov prechod. In: Viera a život 
roč. I, č. 1, s. 13 – 19.

17	 Porov. DEMKO, M. – CSONTOS, L.: Boh sa neunaví odpúšťaním. Trnava : Dobrá kniha, 2022, s. 108 – 113.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

„náš ľud je veriaci“, alebo že „u nás ľudia viac chodia do kostola ako inde“, 
nedávajú primeranú odpoveď na otázku o situácii v našej cirkvi. Neobjasnia ju 
ani časté vzdychania a sťažnosti na podmienky, v akých naša cirkev žila a žije, na 
vonkajšie zásahy a vplyvy. Je azda situácia v cirkvi závislá iba od vonkajších čini-
teľov? Pri tejto otázke cítime, že každá zjednodušujúca a jednostranná odpoveď 
by bola prejavom neúcty voči takej zložitej a hlboko siahajúcej skutočnosti, 
akou je život v cirkvi. Stojíme pred úlohou hlbšie zachytiť a zhodnotiť situáciu 
viery u nás.“ Pokračuje obnovenou metódou teologického uvažovania, keď 
sa obracia ku Svätému písmu, ktoré obsahuje živé, mocné a tvorivé. „Jedným 
z nich je i slovo o Pánovom prechode: v Starom zákone je to prechod Pánov 
pri vyslobodení ľudu z egyptského otroctva. V Novom zákone je to udalosť 
v Nazarete Lk 4,16-30. Ježiš v nazaretskej synagóge začína slovami proroka 
Izaiáša: „Duch Pána je nado mnou, lebo ma pomazal, aby som hlásal evanjelium 
chudobným...“ Oči všetkých sa upreli na neho. A on im začal hovoriť: „Dnes 
sa splnilo toto Písmo, ktoré ste práve počuli.“ Všetci mu prisviedčali a divili sa 
milým slovám, čo vychádzali z jeho úst. „No celá udalosť končí odmietnutím: 
‚Vstali, vyhnali ho z mesta a viedli ho až na zráz vrchu,... odtiaľ ho chceli zhodiť. 
Ale on prešiel pomedzi nich a odišiel.‘“ ... Toto tajomstvo Pánovho prechodu 
je vtlačené ako pečať do dejín cirkvi: Menia sa miesta, doby, reč, prostredie 
tohto výjavu, ale všade sa uskutočňuje ten istý prechod Pánov. Ježiš Kristus 
ide svetom vo svojej cirkvi, ohlasuje evanjelium, krstí a uzdravuje. Aj Kristo-
va cirkev sa stretá raz s obdivom a milým prijatím, inokedy s odmietnutím 
a prenasledovaním. „Cirkev napreduje vo svojej púti, prenasledovaná svetom 
a potešovaná Bohom, hlásajúc kríž Pánov a jeho smrť, dokiaľ on sám nepríde 
(porov. 1 Kor 11,26). A sila vzkrieseného Pána ju posilňuje, aby trpezlivosťou 
a láskou premáhala svoje vnútorné i vonkajšie trápenia a ťažkosti...“ (LG 8) ... 
„Udalosť v nazaretskej synagóge sa rozvíja i v našej miestnej cirkvi: ohlasovanie 
evanjelia chudobným, triedenie duchov a pokojný prechod Pánov. V týchto 
historických chvíľach stojíme pri Ježišovi ako chudobní a nevidiaci... A do tejto 
situácie Ježiš nám hovorí radostné posolstvo: „Dnes sa splnilo toto Písmo...“ Aj 
naša konkrétna situácia je pre nás tým „dnes“ spásy, oslobodenia a svetla; to je 
pre nás milostivý rok Pánov. Sme vtiahnutí do tohto tajomstva: ako chudobní, 
slepí, utláčaní; ale tiež ako obdarovaní najväčším darom Duchom Svätým, 
ktorý v  nás volá: „Abba, Otče!“ (Gal 4,6). Dostali sme poslanie ohlasovať 
evanjelium na tomto mieste a v tejto chvíli, v prostredí milých slov i ostrého 
nesúhlasu, „lebo je to prechod Pánov“ v  našej cirkvi. ... Druhý vatikánsky 
koncil v pastorálnej konštitúcii o Cirkvi v súčasnom svete vyhlasuje skúmanie 
situácie za trvalú povinnosť: „Aby mohla cirkev splniť svoje poslanie, má trvalú 
povinnosť skúmať znamenia časov a vysvetľovať ich vo svetle evanjelia: aby 
tak mohla dať každej generácii priliehavou formou odpoveď na večné otázky 
ľudí o zmysle súčasného i budúceho života a o ich vzájomnom vzťahu“ (GS 
4). „Naša základná situácia je tá, že sme v Bohu: v ňom je naše „miesto“, náš 
stred; „v ňom žijeme, hýbeme sa a sme“ (Sk 17,28). Teda každá ľudská situácia 
je výsledkom súčinnosti určitých prírodných, historických a spoločenských síl 
a zákonitostí, ktoré nás určujú zvonku; dielom našej osobnej činnosti, za ktorú 



Ladislav Csontos SJ | 61

sme zodpovední; Božím darom: v každej situácii je pre nás prítomný a činný 
Boh, oslovuje nás a priťahuje bližšie k sebe. Preto zamyslieť sa nad situáciou 
značí pozorne načúvať v nej Boží hlas. Pochopiť situáciu značí prijať ju ako Boží 
dar.... „Každá konkrétna situácia v cirkvi je prednostne Božím tajomstvom. 
Hoci môže byť zapríčinená či vyvolaná, využitá či zneužitá rozličnými činiteľmi, 
predsa nesie v sebe prednostne Božiu prítomnosť pre našu spásu. Je pre nás 
miestom stretnutia s Bohom. Preto v každej, i veľmi ťažkej situácii v cirkvi sa 
musíme najprv s najväčšou úctou skloniť a uctiť si v nej Božie tajomstvo: Boh 
k nám prichádza práve v tejto situácii ako náš Spasiteľ.“ ... „Situáciu v našej 
cirkvi máme skúmať a hodnotiť podľa toho, či si ako veriaci uvedomujeme 
a  prežívame prítomnosť Krista práve v  tejto situácii. On je stále prítomný 
v cirkvi, v časoch rozkvetu i v dobách úpadku.“ ... „Cirkev ako viditeľné spo-
ločenstvo ľudí má svoje miesto v dejinách sveta. Vstupuje do nich ako nový 
Boží ľud, putuje dejinami do plnosti Božieho kráľovstva. Je poslaná ku všetkým 
národom, vstupuje do ich dejín a kultúr, aby ich hodnoty priviedla do Kris-
tovho svetla. Cirkev má svoje miesto v náboženských a kultúrnych dejinách 
národov. Všetky tieto činitele spolu určujú situáciu v cirkvi, vtláčajú jej svoje 
črty. Ide tu o pôsobenie navzájom. Cirkev prináša do života národa posolstvo 
spásy v Kristovi, Sväté písmo, liturgiu, cirkevné zriadenie, vzdelanie a stáročnú 
kultúru. Jednotlivé národy prinášajú do cirkvi osobitné svojrázne črty, vlastnú 
kultúru, zriadenie, svoje historické hodnoty.“ ... „Situáciu v cirkvi spolu tvo-
ríme, máme na nej aktívnu účasť, je i naším dielom. Sme dejinotvorní nielen 
v dejinách sveta, ale i v dejinách spásy. Preto sme zodpovední aj za súčasnú 
situáciu v našej cirkvi. Jej konkrétna situácia nás stavia pred osobné rozhod-
nutie: čo urobím ja pri jej riešení? Nijaká, ani tá najťažšia situácia nemôže byť 
dôvodom nečinnosti, či beznádeje: naopak, musí v nás vyvolať cieľavedomú 
aktivitu. Pre cirkev niet beznádejnej situácie, lebo v každej situácii v nej je pre 
nás prítomný Boh, naša spása.“18

Hĺbku teologického myslenia Emila Krapku môžeme odhaliť už v jeho 
deväťdňovej duchovnej obnove z rokov 1966 – 1967 pod titulom Tajomstvá 
svätej omše, ktorá v tom čase v samizdatovej podobe ovplyvňovala liturgickú 
reformu na Slovensku. V knihe uvádza, že liturgická obnova, ako si ju želá 
koncil, sa nekončí zjednodušením obradov a  zavedením ľudovej reči. To 
sú iba prostriedky, ktoré majú viesť k obnove modliaceho sa spoločenstva. 
Vyzdvihuje pritom úlohu všeobecného kňazstva v cirkvi citujúc svätého Pet-
ra: „Ale vy ste vyvolený rod, kráľovské kňazstvo, svätý národ, ľud určený na 
vlastníctvo“ (1 Pt 2,9). Ďalej zdôrazňuje potrebu vytvorenia spoločenstva na 
spôsob prvých kresťanských obcí. V diele vidno, ako hlboko osobne sa páter 
Emil Krapka ponoril do ducha koncilu.19

S odstupom času v roku 2000 charakterizoval svoju teológiu v úvode 
ku svojej knihe Teológia pred Božou tvárou takto: „Zaumienil som si prežívať 
a rozvíjať teológiu ako osobné stretnutie s Bohom v tajomstve jeho slova. Chce-

18	 KRAPKA, E.: Prechod Pánov, Teologické úvahy o situácii v našej cirkvi. In: Viera a život, roč. 1, č. 1, 
1991, s. 13 – 19.

19	 Porov. KRAPKA, E.: Tajomstvá svätej omše. Trnava : Dobrá kniha, 1998, s. 10 – 14.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

me podávať, študovať a rozvíjať teológiu tak, aby sme sa v jej slove dôverne 
stretli s Bohom: aj v teológii chceme prežívať jeho prítomnosť, počúvať jeho 
slovo pre našu spásu a v nej dávame Bohu naším slovom odpoveď viery. Takto 
sa naše stretnutie v teológii stáva modlitbou, meditáciou.“20 Svoje chápanie 
teológie ešte plnšie rozvíja a charakterizuje v predhovore svojho hlavného 
samizdatového diela Mysterium verbi, ktoré neskôr vyšlo aj oficiálne. Vyznáva 
sa, že jeho teológia ako stretnutie s Bohom v slove chce naznačiť jednu jej vý-
znamnú črtu, a to jej osobný aspekt. Vyzdvihuje živý, celkom osobný prístup 
k celej teológii, aby sa teológovi stala hlboko prežívaným osobným stretnutím 
s Bohom. Iba tento osobný postoj, ktorým nachádzame sami seba v každej 
téme a v každej časti teológie, umožňuje pretvoriť množstvo náboženských 
poznatkov na skutočný rozhovor v Bohom. Celý zložitý systém, do ktorého 
sa rozrástlo teologické myslenie, dostáva až osobným prístupom črtu dôver-
ného a súvislého dialógu. Tým dostane tiež vnútornú jednotu, keď sa Božie 
slovo stane naším slovom viery. Odvolávajúc sa na Druhý vatikánsky koncil, 
na jeho dekrét o kňazskej výchove Optatam totius (OT), zdôrazňuje, že osob-
ným prístupom k teológii a jej pastoračným zameraním sa majú prekonať tie 
nedostatky, ktoré sa vyčítali teológii, totiž, že je odtrhnutá od života, že nemá 
dosah na pastoráciu, že nevyúsťuje do modlitby, že je priveľmi vecná, chladná 
a neosobná.21 Tým sa premení na osobné svedectvo, ktoré formuje teológa 
a ktorým teológ formuje iných.

Pre pátra Emila Krapku bolo samozrejmé, že koncilové učenie je 
potrebné uvádzať do praxe cirkvi na Slovensku, čo bude zložitý a dlhodobý 
proces. Aj Záverečná syntéza z konzultácií synodálneho procesu na Slovensku 
ukázala, že prijatie konštitúcie Lumen gentium je v začiatkoch. Jej pretváranie 
na živé spoločenstvo, hoci sú aj v Kódexe kanonického práva definované in-
štitúty napomáhajúce praktický život spoločenstva, nie je výrazné. Konštatuje: 
„Napriek niekoľkým dobrým príkladom sú ekonomické, a najmä pastoračné 
rady poväčšine nefunkčné, existujú len formálne alebo vôbec neexistujú, a to 
tak na farskej, ako aj na diecéznej úrovni.“22 Poukazuje na v mnohom minima-
listický a formálny prístup k uplatneniu ducha koncilu. Tak ako poznamenal 
Emil Krapka, do liturgie sa síce zaviedla reč ľudu a oltár sa obrátil k ľuďom, 
no duch komunity sa nezmenil. Ukázal sa aj ambivalentný prístup napríklad 
pri uvedení posynodálnej apoštolskej exhorácie Familiaris consortio do ži-
vota miestnej cirkvi. Vznikli rodinné hnutia s pomerne odlišnými prístupmi. 
Spoločenstvá rodín, ktoré vznikli v období komunistického prenasledovania 
z iniciatívy niektorých kňazov a laikov so súhlasom tajného biskupa Jána Ch. 
Korca, sa utvárali v duchu koncilu.23 Vznikli aj iné, ktoré sa formálne ku koncilu 

20	 KRAPKA, E.: Teológia pred Božou tvárou. Trnava : Dobrá kniha, 2000, s. 9.
21	 Porov. KRAPKA, E.: Mysterium verbi: Teológia ako stretnutie s Bohom v slove. Bratislava : Teologický 

inštitút sv. Alojza na Slovensku, 1994, s. 7 – 8. KRAPKA, E.: Teológia pred Božou tvárou : Meditácie. 
Trnava : Dobrá kniha, 2000, s. 109 – 111.

22	 Záverečná syntéza z konzultácií synodálneho procesu na Slovensku, Bratislava, KBS, 15. augusta 2022, 
bod. č. 14.

23	 Porov. Hnutie kresťanských rodín na Slovensku: In: https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/rehole-a-
-spolocenstva/p/hnutia-a-spolocenstva/c/hnutie-krestanskych-rodin-na-slovensku-hkr (29.08.2025)



Ladislav Csontos SJ | 63

hlásili ako napríklad tie, ktoré vedie hnutie Nazaret, ktoré cez striktnú disciplí-
nu vedú až k  uzavretosti a  k  odmietaniu Druhého vatikánskeho koncilu.24 
Nedostatky v aplikovaní ducha koncilu vnímali biskupi po celom svete, ktorí 
podnecovali pápeža, aby inicioval v októbri 2021 synodu o synodalite, aby sa 
oživil duch Druhého vatikánskeho koncilu a aby sa intenzívnejšie zavádzal do 
praxe miestnych cirkví.25

3.	 Obnovená metóda teológie
Tento jeho osobný prístup k teológii vyjadril ako poznámku vo svojom 

referáte na Sympóziu kánonického práva v Spišskej Kapitule v roku 1994 tému 
Primát a kolegialita. Svoj referát začal osobne, a  to Petrovým pozdravom: 
„Šimon Peter, služobník a apoštol Ježiša Krista, tým, čo dostali tú istú vzácnu 
vieru ako my v spravodlivosti nášho Boha a Spasiteľa Ježiša Krista: Milosť vám 
a pokoj v hojnosti v poznaní Boha a Ježiša, nášho Pána.“ (2 Pt 1,1-2) Petrov 
pozdrav a žičenie patrí aj nášmu stretnutiu, aby nám prinieslo milosť v hojnosti 
a rast v poznaní Božích tajomstiev. Božím tajomstvom je aj Kristova Cirkev, 
ktorá sa „javí ako ľud zhromaždený jednotou Otca a Syna a Ducha Svätého“ 
(LG 4). Cirkev je tajomstvom, lebo „Kristus miluje Cirkev a seba samého vydal 
za ňu“ (Ef 5,25). Stretli sme sa tu na Sympóziu kánonického práva, lebo aj my 
milujeme Cirkev. Láska k Cirkvi nech je duchovným prostredím, keď budeme 
hovoriť o zriadení Cirkvi z viacerých pohľadov. Začleňujem sa do tohto prúdu 
lásky, ktorou dýchal sv. Augustín: „Milujme Pána, nášho Boha, milujme i jeho 
Cirkev; Boha ako nášho Otca, Cirkev ako našu Matku! Nuž teda, bratia moji, 
pridŕžajme sa všetci jednomyseľne Boha, nášho Otca, a Cirkvi, našej Matky.“ 
(En. in Ps. 88, n. 14)

V tejto prednáške ako metodologickú poznámku predstavil svoju teolo-
gickú metódu, ku ktorej sa dopracoval sledujúc učenie Druhého vatikánskeho 
koncilu v dialógu so súčasným svetom, s jeho kultúrou. Primát a kolegialita: 
Predloženie témy a metodické poznámky k jej výkladu:

Po prvé: „Štúdium Svätého písma nech je akoby dušou posvätnej te-
ológie.“ (Dei verbum, 24) „Pri dogmatickej teológii nech sa postupuje tak, že 
sa najprv predložia vlastné biblické témy.“ (Optatam totius 16). To je osobitne 
dôležité pri téme Primát a kolegialita, ktorá je z ekumenického hľadiska veľmi 
citlivá. Preto v prvej časti predložíme biblický základ primátu a kolegiality 
v ustanovení Ježiša Krista a v živote apoštolskej Cirkvi.

24	 Porov. URBANČOK, M.: Možnosti výchovy a pastorácie v prospech stability manželstva a rodiny. 
Csontos, L. – Ozorowski, M. 1. vyd. Trnava : Dobrá kniha, 2019. ISBN 978-80-8191-224-5, s. 121 – 132.

25	 Porov. TRĘBSKI, K.: 2023. Synoda v Rímskej diecéze: Cesta viery medzi svetlami a tieňmi; Synodálna 
obnova života a misie Cirkvi: Myslenie, spiritualita, rozlišovanie. In: Acta Facultatis theologicae Univer­
sitatis Comenianae Bratislavensis. Bratislava : Univerzita Komenského v Bratislave. Rímskokatolícka 
cyrilometodská bohoslovecká fakulta UK. Roč. 20, č. 1 (2023), s. 22 – 34. ISSN 1335-8081. ISSN (online) 
2644-6928.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

V druhej časti načrtneme svedectvo tradície o historickom vývoji a vzá-
jomnom vzťahu primátu rímskeho biskupa a kolegiálnych vzťahov biskupov. 
V tejto časti sa musíme obmedziť na významné svedectvá apoštolských a cirkev-
ných otcov; potom naznačíme hlavné línie historického vývoja týchto vzťahov.

Tretia časť obsahuje vieroučný obsah a teologický výklad učenia Cirkvi 
o  primáte rímskeho veľkňaza a  kolegialite biskupov podľa učenia Prvého 
a  Druhého vatikánskeho koncilu a nasledujúcich dokumentov Učiteľského 
úradu Cirkvi.

V štvrtej časti sa pokúsime naznačiť, ako učenie koncilov o primáte 
rímskeho veľkňaza a kolegialite biskupov vošlo do nového Kódexu kánonic-
kého práva. „Dokonca tento nový Kódex sa môže istým spôsobom chápať 
ako veľké úsilie preložiť túto náuku, čiže koncilovú ekleziológiu, do kánonickej 
reči.“ Takto ho charakterizuje Ján Pavol II. v apoštolskej konštitúcii Sacrae 
discciplinae leges.

Napokon po piate pri dogmatickom výklade sa má zachovať zásada 
vnútornej jednoty a spätosti tajomstiev viery – nexus mysteriorum, ako o nej 
hovorí Prvý vatikánsky koncil v dogmatickej konštitúcii Dei filius, vo štvrtej 
kapitole o vzťahu viery a rozumového poznania (DS 3016) ide o poznávanie 
cestou vzájomnej spätosti, súvisu, vzájomnej väzby medzi tajomstvami viery. 
Vo vzájomnej jednote a spätosti chceme vidieť aj tajomstvo primátu rímskeho 
veľkňaza a kolegialitu biskupov, ako sa v ňom zjavuje jednota, svätosť, katoli-
cita a apoštolskosť Cirkvi.“26 Pod čiarou uvádza staršiu i najnovšiu teologickú 
literatúru, čo svedčí o jeho živom kontakte s rozvojom teologického myslenia 
po Druhom vatikánskom koncile.

	 Záver
Páter Emil Krapka si udržal kontakt s tradičnou tomistickou filozofiou 

a teológiou, ale v duchu koncilu sa otvoril novým prúdom, ktoré ju prepojili 
so súčasným filozofickým myslením a s teológiou čerpajúcou zo svojich pra-
meňov vo Svätom písme a cirkevných otcov. Predstavil tak modernú teológiu 
vernú tradícii a otvorenú premýšľaniu. Uvedomil si, že vznikla v spoločenstve 
Cirkvi a pre službu Cirkvi ako živému spoločenstvu, zjednotenému podľa vzoru 
Najsvätejšej Trojice. Už vo svojich začiatkoch si Cirkev uvedomovala, že musí 
priťahovať svojou identitou a silou spoločenstva spoločenstvom s Bohom, od 
ktorého je odvodené spoločenstvo medzi ľuďmi, bratmi v Kristovi, ktorí sú 
vedení a oživovaní tým istým Duchom. Spoločenstvo je ekvivalentom gréckeho 
slova koinonia, ktoré sa môže preložiť inými slovami ako priateľstvo, účasť, mať 
podiel. Je slovom, ktoré hovorí, čo je Boží život, ku ktorému sme povolaní, aká 
je podoba spásy, prostriedkov a cieľov, ktoré určujú kresťanský život.27 V spo-

26	 KRAPKA, E.: Súborné dielo, 7. zv. Trnava : Dobrá kniha 2019, s. 261 – 262.
27	 Porov. KULISZ, J. – ADAM, A. – BRAUNSTEINER, G.: Vybrané pohľady na konštitúciu Lumengentium. 

Trnava : Dobrá kniha, 2014, s. 52.



Ladislav Csontos SJ | 65

ločenstve sa žije a odovzdáva viera, v ňom sa uskutočňuje kresťanská iniciácia 
a podľa tohto vzoru i uvedenie novomanželov do životného štýlu kresťanskej 
rodiny. V spoločenstve sa tvorí teológia, ktorá pomáha vytvárať kvas dialógu 
s meniacim sa svetom.28 Nie sme povolaní ku koinonii, pretože je to pre nás 
a pre Cirkev dobré, ale preto, že veríme v jedného Boha, ktorý je sám v sebe 
koinonia. Boh je spoločenstvo, je Bohom lásky. Cirkev, ktorá kráča ku svojmu 
plnému spojeniu s Bohom, prijíma svoju silu z lásky, zo spoločenstva.29

No vo všeobecnosti sa iba postupne dostávalo do teologickej formácie 
kňazov a rehoľníkov učenie koncilu a jeho duch.30 Odkaz pátra Emila Krapku 
ako teológa je stále aktuálny a inšpiratívny pre samotných teológov, že nemôžu 
ustrnúť v naučených poučkách, ktoré vznikli v určitom filozofickom, kultúr-
nom a spoločenskom kontexte. Je odkazom aj povzbudením znova a znova 
čerpať z učenia Druhého vatikánskeho koncilu o jej identite a túto aplikovať 
v intelektuálne, duchovnej a komunitnej formácii v kňazských seminároch a na 
teologických fakultách. Teológia, aby bola živá a oslovujúca, sa musí tvoriť tu 
a teraz, v tom prítomnom čase kairose, ktorý je šancou do budúcnosti.

	 Zoznam použitej literatúry

Pramene
Archív Spoločnosti Ježišovej na Slovensku (ASIS) fond 5.2.
Archív exercičného domu v Piešťanoch (ďalej len AEDPN). Fond PORUBČAN, 

Jozef: 30-dňové exercície pre novicov SJ – Tŕstie 1991, 1993.

Literatúra
AMBROS, P.: Teologicky milovat církev. Vybrané statě z pastorální teologie. 

Olomouc : Refugiom, 2003.
Conversione pastorale per famiglia: Sì, ma quale? Ed. Livio Melina. Siena : 

Edizioni Cantagalli, 2015.
DEMKO, M. – CSONTOS, L.: Boh sa neunaví odpúšťaním. Trnava : Dobrá 

kniha 2022.
KOREC, J. Ch.: Ideme sa obnoviť. Rkp. Samizdat.
KRAPKA, E.: Prechod pánov, Teologické úvahy o situácii v našej cirkvi. In: 

Viera a život, roč. 1, január 1991 č. 1, s. 13 – 19.
KRAPKA, E.: Úvahy o situácii v našej cirkvi. In: Teologické texty, roč. 4, 1993, 

Praha, s. 16 –18.
KRAPKA, E.: Tajomstvá svätej omše. Trnava : Dobrá kniha, 1998.

28	 Porov. Conversione pastorale per famiglia: Sì, ma quale? Ed. LivioMelina. Siena : Edizioni Cantagalli, 
2015, s. 42 – 45.

29	 Porov. AMBROS, P.: Teologicky milovat církev. Vybrané statě z pastorální teologie. Olomouc : Refu-
giom, 2003, s. 207 – 208.

30	 Porov. URBANČOK, M.: Špecifický prínos Dei verbum pre súčasnú morálnu teológiu. In: Teologický 
časopis, roč. 17, č. 2 (2019), s. 55 – 68. Trnava : Dobrá kniha. ISSN 1336-3395.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

KRAPKA, E.: Mysterium verbi: Teológia ako stretnutie s Bohom v slove. Bra-
tislava : Teologický inštitút sv. Alojza na Slovensku, 1994.

KRAPKA, E.: Teológia pred Božou tvárou : Meditácie. Trnava : Dobrá kniha, 
2000.

KRAPKA, E.: Súborné dielo 7. zv. Trnava : Dobrá kniha, 2019.
KULISZ, J. – ADAM, A. – BRAUNSTEINER, G.: Vybrané pohľady na konštitúciu 

Lumen gentium. Trnava : Dobrá kniha, 2014.
LESŇÁK, R.: Listy z podzemia. Súborná dokumentácia kresťanskej samizdato­

vej publicistiky na Slovensku v rokoch 1945 – 1989. Bratislava : USPO, 1998.
LITVA, A.: Hej, boli časy, boli... Trnava : Dobrá kniha, 2018.
ONDRUŠ, R.: ThDr. P. Emil Krapka SJ, 75-ročný. In: Studia Aloisiana: Ročenka 

Teologickej fakulty Trnavskej univerzity 2000. Bratislava. Trnava : Dobrá 
kniha, 2000, s. 11.

PAŠTEKA, J. a kol: Lexikón katolíckych kňazských osobností Slovenska. Bra-
tislava : Lúč, 2000.

PORUBČAN, J.: Človek ako chlieb. Trnava : Dobrá kniha, 1997.
Šesťdesiat rokov Teologického inštitútu sv. Alojza. (ed. Juraj Dolinský), Trna-

va : Dobrá kniha 2001.
TRĘBSKI, K.: 2023. Synoda v  Rímskej diecéze: cesta viery medzi svetlami 

a tieňmi; Synodálna obnova života a misie Cirkvi: myslenie, spiritualita, 
rozlišovanie. In: Acta Facultatis theologicae Universitatis Comenianae 
Bratislavensis. Bratislava : Univerzita Komenského v Bratislave. Rímsko-
katolícka cyrilometodská bohoslovecká fakulta UK, roč. 20, č. 1 (2023), 
s. 22 – 34.

URBANČOK, M.: Možnosti výchovy a pastorácie v prospech stability manžel­
stva a rodiny. Csontos, L. – Ozorowski, M. 1. vyd. Trnava : Dobrá kniha, 
2019, s. 121 –132.

URBANČOK, M.: Špecifický prínos Dei verbum pre súčasnú morálnu teológiu. 
In: Teologický časopis. Trnava : Dobrá kniha, roč. 17, č. 2 (2019), s. 55 – 68.

Záverečná syntéza z konzultácií synodálneho procesu na Slovensku. Brati-
slava, KBS 15. august 2022.

Internetové zdroje
Hnutie kresťanských rodín na Slovensku: In: https://www.kbs.sk/obsah/sek-

cia/h/rehole-a-spolocenstva/p/hnutia-a-spolocenstva/c/hnutie-krestan-
skych-rodin-na-slovensku-hkr (29.08.2025)

http://www.upn.gov.sk/regpro/zobraz.php?kniha=54&strana=75&zazna-
m=49617http://www.upn.gov.sk/regpro/zobraz.php?kniha=76&stra-
na=96&zaznam=70709 (27.8.2025)

ŠULÍK, I.: Ján Chryzostom Korec – verný svedok doby In: Katolícke noviny 
z  22. 01. 2024. In: https// www.katolickenoviny.sk/spravodajstvo/cate-
gory/domace/article/jan-chryzostom-korec-verny-svedok-doby.xhtml 
(28.08.2025)



Ladislav Csontos SJ | 67

prof. ThDr. Ladislav Csontos SJ, PhD.
Trnavská univerzita v Trnave

Teologická fakulta
Katedra filozofie

e-mail: ladislav.csontos@truni.sk





| 69

Impact of Service 
Learning on the Spiritual 
Growth of the Students 
at a Catholic Institution 
in Kathmandu
Boby Joseph Thadathil SJ, Nayana 
Karmacharya, Swarnika Pudasaini

Boby Joseph Thadathil SJ, – Director, St. Xavier’s College, Loyola Campus, Kathmandu
Nayana Karmacharya – Scholar St. Xavier’s College, Loyola Campus, Kathmandu
Swarnika Pudasaini – Scholar, St. Xavier’s College, Loyola Campus, Kathmandu

Service learning is a crucial pedagogical strategy in higher education which 
combines academic study with community involvement to foster not just social 
and intellectual development but also spiritual growth. Service learning is frequ-
ently overlooked and neglected by many institutions, despite its critical role in 
promoting spiritual growth. There is a significant gap in research addressing this 
area, with limited studies exploring how service learning specifically contributes 
to students’ spiritual growth. The study aims to explore students’ experiences 
of spiritual development and the key factors in service learning that influence 
their spiritual growth. This study employed a qualitative method and an inter-
pretivist approach, gathering insights from 15 purposively selected participants 
through semi-structured and in-depth interviews. The collected data was further 
analyzed using thematic analysis. The study found that service learning fostered 
experiential learning, personal growth, and spiritual development by integrating 
community engagement with reflection. It enhanced participants’ confidence, 
empathy, humility, and teamwork skills while deepening their faith, moral values, 
and sense of responsibility. Although participants faced challenges like leaving 
their comfort zones and resolving conflicts between their values, mentors, 
peers, and the community were effective motivators. Overall, service learning 
fostered a  learning environment that was value-driven and purpose-driven, 
which encouraged a long-term dedication to community service. In order to 
support students holistic development and strengthen their connections to the 



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

communities they serve, findings highlight the significance of incorporating ser-
vice learning into academic courses with a focus on meaningful and reciprocal 
community participation.
Keywords: service learning, spiritual growth, catholic, personal growth, moral 
values,

Učenie sa službou (service learning) predstavuje kľúčovú pedagogickú 
stratégiu vo vysokoškolskom vzdelávaní, ktorá prepája akademické štúdium 
so zapojením sa do komunity s cieľom podporovať nielen sociálny a intelek-
tuálny rozvoj, ale aj duchovný rast študentov. Napriek svojmu zásadnému 
významu pre rozvoj spirituality je učenie sa službou v mnohých inštitúciách 
často prehliadané a zanedbávané. V oblasti výskumu zároveň existuje výrazná 
medzera, keďže len obmedzený počet štúdií sa venuje tomu, ako učenie sa 
službou konkrétne prispieva k duchovnému rastu študentov. Cieľom tejto 
štúdie je preskúmať skúsenosti študentov s duchovným rozvojom a identi-
fikovať kľúčové faktory učenia sa službou, ktoré ovplyvňujú ich duchovný 
rast. Výskum využíva kvalitatívny prístup a interpretatívnu metodológiu; dáta 
boli získané prostredníctvom pološtruktúrovaných a hĺbkových rozhovorov 
s  15 účelovo vybranými účastníkmi. Získané údaje boli následne analyzo-
vané pomocou tematickej analýzy. Výsledky ukazujú, že učenie sa službou 
podporuje skúsenostné učenie, osobný rast a duchovný rozvoj prostredníc-
tvom prepojenia komunitného zapojenia a reflexie. Posilňuje sebadôveru, 
empatiu, pokoru a schopnosť tímovej spolupráce, zároveň prehlbuje vieru, 
morálne hodnoty a zmysel pre zodpovednosť. Hoci účastníci čelili výzvam, 
ako sú vystúpenie z komfortnej zóny či riešenie konfliktov medzi vlastnými 
hodnotami, mentormi, rovesníkmi a komunitou, práve tieto vzťahy pôsobili 
ako dôležité motivačné faktory. Celkovo učenie sa službou vytvára hodnotovo 
a zmysluplne orientované vzdelávacie prostredie, ktoré podporuje dlhodobý 
záväzok k službe komunite. Zistenia potvrdzujú význam systematického za-
čleňovania servisného učenia (service-learningu) do akademických kurzov. 
Dôraz na zmysluplnú a recipročnú spoluprácu s komunitou sa ukazuje ako 
kľúčový nástroj celostného rozvoja študentov a  posilňovania ich vzťahov 
s komunitami.
Kľúčové slová: učenie sa službou, duchovný rast, katolícky kontext, osobný rast, 
morálne hodnoty

	 Introduction
Service learning is a popular pedagogical strategy in higher education 

for encouraging students’ civic engagement, critical thinking, and personal 
development, which combines academic study with community involvement. 
(Ka et al., 2018) Service learning initiatives aim to provide formal educational 
opportunities while addressing real-world community issues. (Billig, 2020)



Boby Joseph Thadathil SJ, Nayana Karmacharya, Swarnika Pudasaini | 71

The term “spiritual growth” describes the expansion of one’s sense of 
purpose, transcendent reality, or interpersonal connection. It often involves 
meaning-making, introspection, and a greater focus on virtues like self-trans-
cendence, compassion, and ethical consciousness. According to Radecke’s 
study, reflective involvement with service learning significantly influenced 
students’ spiritual life and faith formation (Radecke, 2007). Additionally, stu-
dents can learn more about global challenges and disprove misunderstandings 
through service experiences. (McBride et al., 2011). Barrett’s study showed that 
spiritual development occurred in service-learning settings that offered both 
support (such as peer relationships and academic integration) and challenge 
(like experiencing social injustice). Students were inspired to reconsider their 
commitment to others, purpose, and ideals as a result of this introspective, 
relational, and transformational experience. (Barrett, M. S., 2016)

The value of comprehensive student development, which includes not 
only professional and cognitive abilities but also spiritual and moral aspects, is 
becoming more widely acknowledged by higher education institutions around 
the globe. According to recent research, 78 % of undergraduates talk about 
religion or spirituality with their peers, indicating that students are very interes-
ted in spirituality and meaning-making. Nevertheless, 53 % of undergraduates 
say that their spiritual views are unaffected by their classroom experiences, 
demonstrating that higher education has mostly failed to meet students’ spiri-
tual development requirements despite this clear desire. Service learning has 
been found to have a significant impact on students’ spiritual purpose, caring 
values, and Catholic worldview, with 46 % of students stating that spiritual 
growth was either the most important or a very important outcome of their 
service-learning experience. The majority of previous research has focused on 
spiritual development as a secondary goal rather than as the main objective, 
which has limited comprehension of the precise processes by which service 
learning promotes spiritual development. (Barrett, M. S. ,2016)

Although service-learning holds considerable promise for supporting 
students’ spiritual development, existing research offers limited insight into 
the specific processes, contextual factors, and conditions that enable this 
growth. This lack of clarity presents both theoretical and practical challenges 
for educators aiming to purposefully design service-learning experiences that 
foster holistic student development.

	 Rationale of the Study
The significance of this research lies in addressing a significant gap 

in the current literature regarding the impact of service learning on spiritual 
growth among students. While service learning has been widely acknowledged 
for its positive effects on academic achievement, social skills, and civic respon-
sibility, its influence on spiritual development remains underexplored. This 



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

study seeks to fill that gap by investigating how service learning experiences 
shape a student’s spiritual well-being, values, and personal growth.

In recent years, there has been growing interest in the holistic develop-
ment of students, including their emotional, moral, and spiritual dimensions. 
Service learning provides a unique opportunity for students to engage with 
diverse communities, confront real-world challenges, and reflect on their 
roles in society. By exploring the relationship between service learning and 
spiritual growth, this research will contribute to a deeper understanding of 
how community service can foster qualities such as empathy, compassion, 
and purpose, values that are integral to spiritual well-being. It highlights the 
value of integrating spiritual growth into education for balanced development. 
Service learning may provide students with a sense of purpose, inner serenity, 
and deeper relationships in a fast-paced, stressful environment.

The findings of this study will guide educators and curriculum designers 
in integrating service learning into academic programs to develop students’ 
empathy, compassion, and social responsibility. This research will provide va-
luable insights into how service learning fosters spiritual growth and promotes 
positive social values. Ultimately, the research aims to support the creation 
of holistic educational environments that nurture well-rounded individuals.

	 Research Questions
1.	 How do students describe their spiritual development experiences through 

participation in service learning activities?
2.	 What are the key factors in service learning that influence a  student’s 

spiritual growth?

	 Literature Review
Spirituality is frequently defined in the educational environment as 

fostering awareness, purpose, empathy, and connection (Eskandari et al., 
2020). Spirituality in education is necessary to improve the quality of lear-
ning and teaching. It is influenced by personal, social, religious, and cultural 
factors. Although it is frequently linked to religion, spiritual development 
in school settings goes beyond religious teaching (Dhungana & Neupane, 
2021). It emphasizes moral responsibility, compassion, mindfulness, and the 
pursuit of both individual and societal well-being. In both secular and religious 
institutions, the importance of spirituality in education has been recognized. 
Islamic education in Indonesia fosters spiritual development in five ways: self-
-awareness, empowerment, social role fulfillment, realizing one’s potential, and 
improvement (Misnatun & Ummah, 2023). Globally, contemplative teaching 



Boby Joseph Thadathil SJ, Nayana Karmacharya, Swarnika Pudasaini | 73

methods like mindfulness and meditation are also becoming more popular. 
These techniques have demonstrated beneficial effects on students’ resilience, 
emotional control, and perception (Daw & Ma, 2024). The Ignatian Pedago-
gical Paradigm (IPP) is a teaching model rooted in Jesuit education. Context, 
experience, contemplation, action, and assessment are its constituent parts.

It promotes spiritual maturity by encouraging students to think carefully 
about real-world experiences, including service learning, in order to build inner 
awareness, personal values, and a sense of purpose. Learners grow into more 
sympathetic, ethically upright, and spiritually aware people as a result of this 
cycle. (Garanzini & Baur, 2022)

In Nepal, religious and cultural values are at the core of spiritual de-
velopment in education. A research study by (Lama & Aryal, 2022) argues in 
favor of Vipassana meditation being taught in schools because it promotes 
compassion, peace, and the overall development of students. They empha-
size that practices of peacefulness and mindfulness improve one’s physical, 
mental, and spiritual well-being. (Dhungana & Neupane, 2021) presented an 
eco-spiritual pedagogy that combines spiritual intelligence with ecological 
consciousness. This teaching approach promotes yoga and Vedic philosophy 
practices (karma, bhakti, and jnana yoga) to assist students in developing 
empathy for other people and the environment. One powerful way to integ-
rate and nurture spiritual development within education is through service 
learning, which provides students with experiential opportunities.

Service learning is a dynamic pedagogical strategy that combines aca-
demic instruction, critical reflection, and meaningful community involvement. 
This approach attempts to bridge the gap between academic knowledge and 
real-world, practical application in order to enhance the educational process, 
promote civic engagement, and strengthen communities. In addition to ad-
dressing real community problems, the strategy aims to improve students’ 
academic learning and foster their civic and social skills. In contrast to tradi-
tional teaching approaches, service learning encourages students to apply 
theoretical principles in real-world situations by emphasizing both content 
and process knowledge. (UConn Center for Community Engagement and 
Service Learning, 2021) Service-learning aids educators in cultivating traits 
like leadership, teamwork, and flexibility that are critical to education in the 
twenty-first century. It promotes genuine interaction with communities, giving 
educators a firsthand look at the struggles that schools and kids confront, 
better equipping them for the classroom of the future. Furthermore, service-
-learning promotes reflective practice by incorporating service projects into 
academic courses through carefully planned collaborations, strengthening 
comprehension of theoretical ideas and social settings. (Mutambara, 2023) 
The ability of service-learning to encourage social responsibility and active 
citizenship in students is one of its curricular benefits. Interacting with un-
derrepresented groups enables students to “reach out” and get firsthand 
knowledge of prejudices in society and a range of perspectives. Students are 
also urged to “reach in” by critically examining their own beliefs, prejudices, 



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

and attitudes, frequently through journaling or group discussions. The edu-
cational process becomes more meaningful as a result of this introspective 
process, which increases self-awareness and promotes personal progress. 
(Meyers & Roosevelt University, 2009)

Service-learning, a  pedagogical strategy that combines community 
service and academic study, has gained popularity as a way to improve stu-
dent learning and civic participation. (Ka et al., 2018) It is well known that 
incorporating service-learning into curriculum may help students develop 
critical skills and values, especially those pursuing careers in social work and 
related professions. (Gruslyte, 2021) Service-learning initiatives provide stu-
dents direct exposure to a range of social concerns and demographics, which 
fosters cultural awareness and the ability to collaborate with people from 
different backgrounds. Collaborative initiatives facilitate the development of 
leadership skills, contacts with community partners and service beneficiaries 
improve communication skills, and real-world difficulties foster problem-sol-
ving abilities. (Angwaomaodoko, 2024) The benefits of service-learning for 
students include improved self-perception, increased school and learning 
engagement, improved social skills, increased civic participation, and higher 
academic achievement. According to the study, service-learning participation 
typically results in significant gains in all of these categories, particularly when 
programs include suggested behaviors like community involvement and re-
flection. According to the meta-analysis, service-learning has a major positive 
impact on students’ social and personal growth, promoting more self-assu-
rance and academic success. These results are improved by putting important 
strategies into practice, such as connecting to the curriculum, giving students 
a voice, and stressing reflection. However, efficiency varies according to the 
precise tactics employed and the quality of the program. (Celio et al., 2011) 
Service learning becomes more impactful when students reflect, helping them 
understand their experiences and grow spiritually.

Reflection, a  key component of the Ignatian Pedagogical Paradigm 
(IPP), helps students develop spiritually by challenging them to think critical-
ly about their beliefs, feelings, and behavior. It enables students to progress 
beyond brief interactions and develop a more profound feeling of connection 
and purpose. Learners can internalize their service experiences and develop 
spiritually by using strategies including meaningful discussions, silent reflec-
tion, and journal writing. (Chien, 2020) demonstrate that reflective activities 
derived from IPP cultivate inner consciousness, and regular reflection cultivates 
moral and spiritual insight among students.

	 Theory
Experiential Learning Theory (ELT), proposed by David Kolb in 1984, 

emphasizes that learning is an active process that occurs through direct expe-



Boby Joseph Thadathil SJ, Nayana Karmacharya, Swarnika Pudasaini | 75

rience, reflection, conceptualization, and experimentation. According to Kolb 
(Kolb,1984), Kolb’s learning cycle consists of four stages: concrete experience, 
reflective observation, abstract conceptualization, and active experimentation. 
Service learning aligns with this model by immersing students in real-world 
experiences, encouraging them to reflect on their actions, derive meaningful 
insights, and apply their learning to future situations. As students engage 
in service activities, they encounter real-world challenges that encourage 
self-reflection, empathy, and moral awareness. This process deepens their 
understanding of values like compassion, humility, and social responsibility, 
ultimately contributing to their spiritual development.

Experiential Learning Theory (ELT) can be applied in this research to 
explore how service-learning impacts students’ spiritual growth. According 
to ELT, learning occurs through a cycle of concrete experience, reflective ob-
servation, abstract conceptualization, and active experimentation. In service 
learning, students engage in real-world service activities (concrete experience), 
reflect on their emotional and moral responses (reflective observation), link 
these experiences to broader spiritual values such as compassion and social 
responsibility (abstract conceptualization), and then apply these insights to 
future actions (active experimentation). This cycle can help track how service 
learning influences students’ spiritual development, fostering empathy, pur-
pose, and moral growth.

	 Research Methodology
This study adopted a qualitative research design to explore the im-

pact of service learning on the spiritual growth of students. Interpretivism 
served as the guiding research paradigm, enabling an in-depth exploration 
of students’ personal experiences, reflections, and values as shaped by their 
participation in service-learning activities. The study was conducted at St. Xa-
vier’s College, Maitighar, Nepal as it is one of the leading catholic institutions 
in Kathmandu offering various bachelor’s and master’s level programs, and 
provides a unique context where service learning is intentionally integrated 
into education. The sample consisted of 15 students who had participated in 
service-learning programs, selected through purposive sampling to ensure 
relevance and depth of insight. The study relied on both primary and secon-
dary data. Primary data was collected through semi-structured interviews, 
allowing flexibility and depth as participants describe their spiritual growth. 
Secondary data was obtained from academic journals, research reports, and 
credible online sources related to service learning and spiritual development. 
Data was collected through semi-structured interviews using open-ended 
questions that encourage students to share personal stories, reflections, and 
emotional responses related to their service-learning experiences. All inter-
views were audio-recorded, transcribed, and analyzed using thematic analysis 



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

to identify recurring patterns and themes that reveal how service learning 
contributes to students’ spiritual development. Validity was ensured through 
a well-structured research design and the pilot testing of interview questions 
to enhance clarity and appropriateness. Likewise, ethical considerations we-
re thoroughly addressed by obtaining informed consent from participants, 
ensuring voluntary participation, maintaining confidentiality, and securely 
storing all research data.

	 Data Analysis and Interpretation
1.	 Service-Learning Activities and Lived Experiences

The concept of service learning is understood differently by the parti-
cipants; however, they have knowledge of its main concept. Most participants 
described service learning as a process of learning by actively engaging in 
practical work and giving back to society by applying the knowledge and skills 
they have acquired. It means going out into the community, helping others 
through different activities, and then reflecting on what they learned from that 
experience without any expectations of return. One of the participants men-
tioned that “service learning means doing activities to support the community 
and then thinking about what you learned from that experience. It’s about 
connecting what you study with real-life helping, not just in the classroom.”

A few said that service learning means applying the theories that we 
have learned in class for the betterment and sustainable development. So-
me said that service learning means finding purpose in life through service. 
Likewise, participants also said that a small act that can have an impact on 
others’ lives is service learning. The participants said that they participated in 
service learning activities through different events organized by the college, 
such as the Rural Immersion Camp, St. Ignatius Day, donation drives, and 
outreach club activities.

2.	 Distinctiveness of Catholic Institutions
Participants highlighted how Catholic institutions, particularly St. Xa-

vier’s College, differ from other educational settings in their approach to 
service learning. Unlike other institutions where service activities are often 
not prioritized or conducted outside the curriculum, St. Xavier’s integrates 
service learning into all courses regardless of the subject studied. Many 
participants emphasized that Catholic institutions focus not only on the act 
of helping others but also on understanding the deeper reasons behind ser-
vice. Several participants noted that service learning in Catholic institutions 
is strongly linked to faith, values, and social justice principles. Students are 
encouraged to recognize the dignity of every individual, especially those who 
are poor, marginalized, or voiceless, and to serve them with compassion 
and respect. This spiritual and ethical foundation was seen as a key element 



Boby Joseph Thadathil SJ, Nayana Karmacharya, Swarnika Pudasaini | 77

that sets Catholic institutions apart. A few participants also said that Catholic 
institutions are different because they encourage students to reflect on their 
service experiences. This reflection helps students connect what they do to 
their faith and values, which deepens their empathy and understanding of 
justice and human dignity.

One of the participants mentioned that “In a Catholic institution, even 
if we come from different religions, it has taught us that we share the same 
purpose in life, which is compassion, service, and dignity. This makes the 
learning environment more value-driven and purpose-oriented compared to 
non-Catholic institutions.” Similarly, another participant mentioned that “Even 
though service learning was mentioned earlier in life, in different institutions, 
this institution has emphasized and focused on helping others. In non-Catholic 
institutions, the concept of serving others is not always emphasized; it may not 
be deeply rooted. But in Catholic institutions, the value of service is built in; it 
becomes a natural part of the environment and feels like a culture.”

3.	 Connection of service learning with spiritual growth
All the participants agreed that service learning is closely connected to 

spiritual growth. They said that through these activities, they realized they have 
a bigger responsibility, not just for themselves but for how their actions affect 
others. Many shared that they learned a lot from the people they served, and this 
inspired them to join more service-learning activities. A few participants said the 
experience motivated them to take part in service work outside college as well. 
Service learning taught them kindness and the joy of giving. They added that 
while they weren’t very active during their +2 level, service learning encouraged 
them to be more involved and make a positive difference. Many also said that it 
increased their compassion and gave them a stronger sense of purpose in life. 
Some participants mentioned that service learning brought them happiness and 
self-satisfaction. They believe that feeling content and satisfied through serving 
others connects them spiritually. Many said service learning motivated them to 
empower themselves and those around them. It made them feel grateful and 
helped them better understand feelings, values, and beliefs.

Several participants explained that when they serve others, they are 
not just helping people; they are also living their faith. They said that service 
learning provides a way to connect with God through actions and helps them 
become better human beings. It also taught them to empathize deeply, not 
just feel sympathy. A few participants said service learning helps them beco-
me more humble, thankful, and compassionate. It changes how they see the 
world, through love, equality, and justice. It teaches them to care less about 
themselves and more about what others need. It also builds a willingness to 
give their time, energy, or resources to help others. Others shared that service 
learning taught them patience with others and how to forgive mistakes. Even 
in difficult circumstances, many felt more optimism and inner peace.

One of the participants mentioned that “Service learning has con-
tributed to my spiritual growth by bringing me peace of mind and a deep 



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

sense of self-satisfaction. The act of helping others and sharing knowledge 
has made me feel more connected and grateful. These experiences have not 
only strengthened my inner peace but also aligned my actions with a greater 
purpose, showing how service and spirituality are deeply linked.” Similarly, 
another participant said that “service learning has played a significant role in 
my spiritual growth by enabling me to see the world through different lenses, 
particularly from an intersectionality perspective. This approach helped me 
recognize how various aspects of identity, such as culture, religion, gender, 
and social status, intersect and shape people’s experiences. By understanding 
these complexities during service learning, I was able to deepen my empathy 
and broaden my spiritual awareness, which led to more meaningful and ho-
listic personal growth.

4.	 Faith and Moral Reflection through Service
Most participants said that service learning made their moral values 

stronger. It taught them the importance of being “people for others” and 
made them realize how lucky and privileged they are. It encouraged them to 
use what they have to help others in need.

Participants also said the experience helped them think more deeply 
about their beliefs, faith, and values. Many participants said that when they 
worked with people who were struggling, they started thinking about their be-
liefs, how they treat others, what really matters in life, and what kind of person 
they want to be. They began to understand that faith is not just about going 
to church or temple or praying; it’s also about showing kindness, love, and 
respect to everyone through actions. A few said that the experience challenged 
some of their old ways of thinking, like not being grateful for what they have. 
Some mentioned that they were pushed to think about what they truly believe 
when it comes to fairness, kindness, and human dignity. They used to think 
helping others was something extra or optional. But through service learning, 
they realized that helping is actually an important part of being human.

One of the participants said that “Coming from a strict upbringing, 
I realized that simply following those same patterns would not lead to mea-
ningful change. I faced a dilemma, but chose to act in a way that felt morally 
right. Through this journey, I engaged in deep self-exploration, which helped 
me better understand myself and also improved my ability to understand 
others. It became easier to see things from different perspectives. This shift 
in communication and interaction has changed the way I perceive people and 
situations, contributing to my moral and value growth.”

Another participant mentioned that “My beliefs and values have re-
mained the same, but what has changed is my actions. Before, I wouldn’t 
take action; maybe that was the issue, but now I do take action to achieve 
something based on those values and beliefs. Earlier, it felt like I was being 
dictated; there was no autonomy in my decisions. Now, my decisions are 
autonomous and don’t require others to guide me. Additionally, a feeling of 
spirituality and morality has grown. My perspective on society has shifted, 



Boby Joseph Thadathil SJ, Nayana Karmacharya, Swarnika Pudasaini | 79

and I have started to understand my role as a changemaker. It has helped me 
realize my potential to make a difference.”

5.	 Factors in Spiritual Growth through Service Learning
All participants said that mandatory attendance was one of the main 

reasons they stayed committed to service learning, which helped their spiri-
tual growth. It ensured that everyone took part and stayed engaged. Some 
mentioned that the community they served and the positive feedback from the 
people they helped were strong motivating factors. These experiences made 
them feel valued and inspired them to continue serving. Most participants 
shared that the college’s approach, making the program student-led and gi-
ving students chances to take on leadership roles, was very important. It gave 
them a sense of responsibility and ownership, which helped them grow. Many 
said that reflecting on their service experiences and the values taught by the 
institution helped them understand the deeper meaning of service and how 
it connects to personal and spiritual growth.

A few participants also pointed out that having supportive mentors 
and teachers and being in a positive, encouraging environment made a big 
difference in their learning journey. Several shared that group sharing, open 
discussions, facing challenges, and personal growth moments were key parts 
of the service learning experience. These moments helped them think deeply, 
connect with others, and grow both emotionally and spiritually. One of the 
participants said that “Motivation to help others has been a key factor in ser-
vice learning, which helps in spiritual growth; one can participate in service 
learning but still not meet its true objective. In my case, spiritual growth has 
been influenced by the environment around me and the sense of collectiveness 
within it. These elements have played a significant role in shaping my spiritual 
development during the service learning journey.”

6.	 Influence of mentors, peers, or community members
Most participants shared that the community they served had the 

biggest impact on their service learning experience. One said, “The people 
we served had very little but still showed so much kindness, gratitude, and 
strength. It really touched us.” Many said that seeing this made them reflect 
on what really matters in life and helped them become more humble and 
thankful for what they have. As they taught or supported the community, they 
also felt that the people they were helping were teaching them in return. They 
learned how to be grateful, kind, and hopeful, even in difficult situations. The 
experience influenced not only their beliefs but also gave them a stronger 
desire to give back to the community.

Some participants also said that teachers played a big role in guiding 
them. They were like a light in every step, not just telling them what to do, but 
helping them understand why it matters. Teachers shared personal stories 
and reflections, which inspired students to stay motivated and committed to 
helping others. A few said that working alongside friends and classmates made 



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

the experience even better. Seeing how seriously their friends took the work 
inspired them to try harder too. Sharing stories and learning from each other 
helped them become more open-minded, empathetic, and better at teamwork. 
They said it helped them listen more and understand different points of view.

7.	  Challenges and difficulties
Most participants said the biggest challenge was stepping out of their 

comfort zone. They felt shy or unsure when talking to people in need or visi-
ting new places. They faced challenges in adjusting to the environment and 
connecting with a new place and culture. A few mentioned that witnessing 
people suffering or living in hard conditions was very difficult. They sometimes 
felt like they weren’t doing enough or couldn’t make a big difference. One 
participant shared, “One of my biggest challenges was seeing injustice, how 
some people are treated unfairly because of poverty. It made me angry and 
sad.” Several participants also said that overcoming a lack of motivation at the 
start or seeing service as just a task was a major challenge they had to face.

One of the participants mentioned that “The major challenge I faced 
was that while providing service, not everyone is willing to change, and peo-
ple don’t always perceive things in the same way. Some communities are so 
backward that even when trying to do something good, it can trigger a trauma 
response; they may show hostility or reject the effort. This can create a di-
lemma. As a human, I am naturally receptive, and if others are not open or 
present, I feel hesitant to carry out the task.”

8.	 Overall Personal Development
The participants in this research experienced meaningful personal 

growth through their involvement in service learning. They noticed a real shift 
in how they think and felt their emotional intelligence improve, which contri-
buted to their overall growth as whole individuals. Support from faculty and 
the focus on teamwork motivated them and helped build their confidence, 
empathy, gratitude, and ability to connect with others. Many also became 
more punctual, disciplined, and willing to step out of their comfort zones to 
take initiative. Their communication skills softened, becoming kinder and less 
judgmental, and they became more empathetic. Being involved in different 
service activities helped them stay grounded and see challenges as temporary 
hurdles rather than permanent problems. This mindset shift reduced their 
ego and desire for material things, allowing them to become more mindful 
and spiritually aware.

One participant shared, “I’ve become a person with more values. I’m 
kinder now, I help people more, and I don’t get into fights like before.” Similarly, 
another participant said, “It strengthened my belief in humanity. I learned that 
even small actions can make a big difference. It made me think more clearly 
about what is right and wrong.”



Boby Joseph Thadathil SJ, Nayana Karmacharya, Swarnika Pudasaini | 81

	 Major Findings
1.	 Service learning helped participants learn by doing real work in the com-

munity. They gave back to society and reflected on their actions without 
expecting anything in return.

2.	 Catholic institutions like St. Xavier’s  College deeply integrate service 
learning into all subjects, making it part of their culture and values. They 
connect service with faith, compassion, and justice, creating a purpose-
-driven environment that respects all individuals.

3.	 Service learning was deeply connected to participants’ spiritual growth, 
helping them feel a greater sense of responsibility, inner peace, and self-
-satisfaction. It taught them kindness, humility, gratitude, empathy, for-
giveness, and the joy of giving. Many felt more connected to their faith, 
developed a deeper understanding of humanity, and became more aware 
of their blessings and values in life.

4.	 Spiritual growth was fostered through mandatory participation, student-
-led roles, community engagement, reflection, motivation, supportive 
mentors, and a positive, value-driven environment that encouraged deep 
connection and personal growth.

5.	 The community served, mentors, and peers inspired participants through 
examples of resilience, gratitude, and teamwork and motivated partici-
pants to engage in community service even outside academic settings.

6.	 The biggest challenges were stepping out of comfort zones, feeling shy, 
adapting to new environments, confronting poverty and injustice, conflict 
in values, and coping with low motivation and resistance from those they 
aimed to help.

7.	 Service learning helped participants grow personally by boosting their 
confidence, discipline, and teamwork skills, while making them kinder, 
more mindful, and better at handling challenges and reducing their biases 
and assumptions.

8.	 Service learning strengthened participants’ faith and moral values by 
inspiring ethical practice, self-reflection, and a deeper sense of purpose 
and responsibility to help others based on their beliefs.

	 Discussion
The study aimed to explore the spiritual development experiences of the 

students through service learning and identify key factors in service learning 
that influence students’ spiritual growth, and the findings indicate that both 
objectives were successfully achieved. By integrating community service with 
spirituality, compassion, and justice, service learning promoted participants’ 
spiritual and personal growth. Key factors influencing this growth included 



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

mandatory participation, student-led roles, supportive mentors, and inspi-
ration from the resilience and gratitude of the communities served. Despite 
challenges, these experiences enhanced participants’ awareness, reduced 
biases, built resilience, strengthened teamwork, and inspired continued service 
beyond academic requirements.

In accordance with the definitions provided by Meyers and Roosevelt 
University 2009 and the UConn Center for Community Engagement and Service 
Learning 2021, participants clearly understood service learning as a process of 
applying academic knowledge through practical community engagement that 
not only benefits society but also fosters reflection and personal development. 
Jesuit education and the Ignatian Pedagogical Paradigm (IPP) place a strong 
emphasis on faith, compassion, and justice, which is reflected in the unique way 
that Catholic institutions like St. Xavier’s College incorporate service learning 
into their educational programs and institutional culture (Garanzini & Baur, 
2022). Participants said that this value-driven environment was essential to 
their service learning journey because it fostered empathy, compassion, and 
a strong sense of moral duty, as well as reflection on real-world experiences, all 
of which contribute to spiritual growth. Through service learning, participants 
experienced spiritual growth and reported feeling more grateful, empathetic, 
at peace, and connected to their beliefs and values. According to (Dhungana 
and Neupane,2021) and (Eskandari et al , 2020), spirituality in education is 
defined as involving compassion and moral awareness that go beyond religious 
rites. Their improved joy, forgiveness, humility, and kindness are reflective of 
global traditions such as mindfulness and meditation, suggesting that service 
learning is a powerful spiritual practice. The study’s emphasis on supportive 
peer and mentor connections is consistent with (Dhungana and Neupane’s, 
2021) eco-spiritual pedagogical approach, which emphasizes the role that inter-
personal relationships and spiritual awareness play in promoting empathy and 
ecological consciousness. According to the findings, reflective service learning 
fosters personal development by lowering biases and enhancing resilience, 
which is consistent with (Celio et al., 2011). Through their reflections, partici-
pants were able to question assumptions and grow in emotional resilience, 
empathy, and self-awareness. This emphasizes how important reflection is to 
turning service experiences into significant personal growth.

The findings of this study closely reflect Kolb’s Experiential Learning 
Theory, which emphasizes learning as a cyclical process involving concrete 
experience, reflective observation, abstract conceptualization, and active expe-
rimentation (Kolb, 1984). The participants of the study engaged in real-world 
service activities (concrete experience) and reflected on their emotional and 
moral responses (reflective observation). They connected these experiences 
to deeper spiritual values like compassion and responsibility (abstract con-
ceptualization), which then informed their future actions and personal growth 
(active experimentation). This cycle fostered empathy, purpose, and spiritual 
development, demonstrating how service learning effectively facilitates holistic 
learning as described by Kolb.



Boby Joseph Thadathil SJ, Nayana Karmacharya, Swarnika Pudasaini | 83

The limitation of this study is its confinement to a single Catholic in-
stitution, St. Xavier’s College, which may restrict the generalizability of the 
findings to other educational contexts.

	 Conclusion
Service learning plays a vital role in fostering students’ spiritual growth 

alongside academic growth. Through the integration of community engage-
ment with academic learning, it offers transformative experiences that nurture 
holistic personal and moral development. The findings reveal that service lear-
ning enabled participants to learn by actively engaging in real community work, 
fostering reflection, responsibility, and the joy of giving without expectation. 
The study highlights that service learning significantly fostered participants’ 
spiritual growth by nurturing qualities like responsibility, kindness, empathy, 
humility, forgiveness, gratitude, and a deeper connection to faith and values. 
This growth was driven by active participation, community engagement, 
reflection, supportive mentors, motivation, and a  positive, value-centered 
environment that encouraged spiritual growth and personal development. 
Despite challenges such as stepping out of comfort zones, adapting to new 
settings, and confronting poverty or value conflicts, participants developed 
greater confidence, discipline, teamwork skills, and reduced biases. The study 
recommends that educational institutions integrate service learning into their 
academic programs with meaningful community engagement to support stu-
dents’ overall development and connection to their communities. This appro-
ach can inspire lasting values, deepen social awareness, and prepare students 
to engage compassionately and responsibly with the world around them.

Acknowledgement
We are sincerely grateful to all the participants for sharing their insights 

and experiences, as well as for their time and willingness. We would also like 
to thank Mr. Sunil Chimariya for reviewing this paper.

Conflict of Interest
The author(s) declare that there is no conflict of interest related to 

this study.

	 References

Angwaomaodoko, E. A. (2024). Exploring Civic Engagement through Student-
-Led Initiatives. International Research in Education, 12(2), 1. https://doi.
org/10.5296/ire.v12i2.21934



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

Barrett, M. S. & College of the Holy Cross. (2016). Fostering undergraduate 
spiritual growth through Service-Learning. International Journal of Re­
search on Service-Learning and Community Engagement, 4(1), 291 – 308. 
https://journals.sfu.ca/iarslce/index.php/journal/article/view/188/175

Billig, S. H. (2020). Service-Learning. The Encyclopedia of Child and Adoles­
cent Development, 1 – 11. https://doi.org/10.1002/9781119171492.wecad344

Celio, C. I., Durlak, J., & Dymnicki, A. (2011). A Meta-analysis of the Impact of 
Service-Learning on students. Journal of Experiential Education, 34(2), 
164 – 181. https://doi.org/10.5193/jee34.2.164

Chien, G. I. (2020). Integrating contemplative and Ignatian pedagogies 
in a  Buddhist studies classroom. Religions, 11(11), 567. https://doi.
org/10.3390/rel11110567

Daw, S., & Ma, R. (2024). Effects of inner meditation on teachers’ spirituality. 
Journal of Educational Research and Policies, 6(10), 129 – 133. https://
doi.org/10.53469/jerp.2024.06(10).30

Dhungana, S., & Neupane, B. (2021). Ecospiritual Pedagogy: a learning centric 
educational practice. DOAJ (DOAJ: Directory of Open Access Journals). 
https://doi.org/10.30486/relp.2021.1911490.1228

Eskandari, N. – Nasrollahi, Z. – Adaryani, M., & Tasuji, M. H. R. (2020). Spi-
rituality and effective factors in education: A qualitative study. Journal of 
Education and Health Promotion, 9(1), 52. https://doi.org/10.4103/jehp.
jehp_430_19

Garanzini, M. J., SJ, & Baur, M. (2022). The Ignatian Pedagogical Paradigm 
and its Relevance for the Jesuit University. DIDAC, 79 ENE-JUN, 73 – 82. 
https://doi.org/10.48102/didac.2022..79_ene-jun.93

Gruslyte, M. (2021). SERVICE-LEARNING IN SOCIAL WORK EDUCATION TO 
DEVELOP SOCIAL WORK COMPETENCIES IN UNIVERSITY STUDENTS. 
Education Innovation Diversity, 1(2), 41–47. https://doi.org/10.17770/
eid2021.1.5427

Ka, C. H., MA, Tse, I. P. H., & Chan, C. K. M. (2018). Service-Learning as Peda-
gogy for Transformation of Students’ Learning. SHS Web of Conferences, 
59, 01006. https://doi.org/10.1051/shsconf/20185901006

Kolb, D. A. (1984). Experiential learning: Experience as the source of learning 
and development. Prentice‑Hall.

Lama, S. – & Aryal, B. (2022). Interconnecting Vipassana with Human Health 
and School Curriculum. Interdisciplinary Research in Education, 7(2), 
59 – 65. https://doi.org/10.3126/ire.v7i2.50473

McBride, A. M., Lough, B. J., & Sherraden, M. S. (2011). International service 
and the perceived impacts on volunteers. Nonprofit and Voluntary Sector 
Quarterly, 41(6), 969 – 990. https://doi.org/10.1177/0899764011421530

Meyers, S. A. & Roosevelt University. (2009). Service learning as an opportu-
nity for personal and social transformation. In: International Journal of 
Teaching and Learning in Higher Education (No. 3; vol. 21, pp. 373 – 381). 
https://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ909071.pdf



Boby Joseph Thadathil SJ, Nayana Karmacharya, Swarnika Pudasaini | 85

Misnatun, M., & Ummah, R. (2023). Enhancing the Learning Experience 
through Spiritual Growth in the Merdeka Curriculum at Islamic Educa-
tional Institution. Deleted Journal, 2(1), 14 – 25. https://doi.org/10.33650/
ijess.v2i1.7115

Mutambara, T. E. (2023). Service learning in teacher education programmes: 
A literature review on the rationale, benefits, and challenges. In: Centre 
for Business & Economic Research (CBER), International Journal of 
Higher Education Management (IJHEM). https://ijhem.com/cdn/ar-
ticle_file/2023-09-05-09-56-57-AM.pdf

Radecke, M. W. (2007). Service-Learning and faith formation. Journal of Col­
lege and Character, 8(5). https://doi.org/10.2202/1940-1639.1618

UConn Center for Community Engagement and Service Learning. (2021, 
July). Service-learning guide [PDF]. University of Connecticut. https://
servicelearning.engagement.uconn.edu/wp-content/uploads/si-
tes/2764/2021/07/SL-Guide-Final-PDF.pdf





Recenzia | 87

Hans-Georg Gadamer: Počúvať – vidieť – čítať. 
Výber z esejí. Bratislava : Minor 2025, 160 s. 
ISBN 978-80-89888-63-4

Z vydavateľstva Minor sa nám v poslednom období dostalo viacero 
knižných noviniek.  Popri diele Johna Sallisa a Michela Henryho v posledných 
týždňoch vyšla aj kniha esejí od nestora hermeneutiky v 20. storočí Hansa-
Georga Gadamera. Kniha Počúvať – vidieť – čítať v preklade Rastislava Nemca 
je zaujímavým výberom esejí z troch oblastí: antiky, hermeneutiky a estetiky. 
Všetky oblasti sa pritom navzájom prelínajú v troch témach: v každej eseji 
nepriamo zaznieva téma počúvania, videnia (hľadenia) a čítania. Eseje tak 
vytvárajú zmysluplný celok, ktorý sa vzájomne tematicky dopĺňa. Eseje sú 
vybrané zo 7. a 8. zväzku Gadamerových Gesammelte Werke.

Prvé tri eseje: Sokratovská otázka a Aristoteles (1990), Aristoteles a im-
peratívna etika (1989) a Priateľstvo a sebapoznanie (1985), sa dotýkajú oblasti 
antickej filozofie. Kým prvá esej chce preukázať často postulovaný predsudok, 
že Aristoteles musel nutne kriticky napádať svojich predchodcov a nepriamo 
tak odmietať ich „dedičstvo“ v podobe sokratovskej otázky, druhá esej sa 
snaží naznačiť nesprávne interpretovaný fakt týkajúci sa Aristotelovskej etiky, 
ktorá, údajne, ukrýva v sebe aj známky imperatívnej etiky. Takáto interpretácia 
v Nemecku bola často pod dozvukmi primátu Kantovej etiky povinnosti. Ga-
damer tu zaujímavým spôsobom predkladá analýzu gréckych termínov, čím 
dosvedčuje, že aristotelovská etika termín „povinnosť“ nepozná. Pozná skôr 
istý „záväzok“, ktorý v sebe predstavuje samotná myšlienka dobra. Tretia esej 
z oblasti antiky prináša zamyslenie nad témou priateľstva a často postulovaný 
„protiklad“ medzi sebaláskou (filautía), potrebou sebarealizácie a otázkou 
priateľstva, či ono je prekážkou, alebo naopak cestou k sebarealizácii.

Ďalšie eseje v tomto výbere sa dotýkajú otázky estetiky: Estetika a her-
meneutika (1964), O slávnostnom charaktere divadla (1954), O mlčaní obrazu 
(1965), Obraz a gesto (1967) a O čítaní budov a malieb (1979) a mapujú širšie 
pozadie Gadamerových úvah, ktoré analyzujú bezprostredne obdobia po vy-
daní Pravdy a metódy (1960). V esejach Gadamer jednak čiastočne domýšľa 
predpoklady z tohto diela pod vplyvom niektorých kritík a jednak precíznejšie 
vyjadruje a zvýrazňuje svoje predpoklady. Estetické eseje sa dotýkajú priamo 
roviny hermeneutiky – teórie interpretácie, ktorá sa týka všetkého „napísané-
ho“ – či už pod napísaným Gadamer má na mysli text, maľbu, divadlo, alebo 
budovu. Každá z týchto esejí je zameraná na inú umeleckú formu, čím sa 
zvýrazňuje Gadamerov široký horizont záujmu a ukazuje sa bravúrnosť jeho 
interpretácie. Na spomínaných umeleckých formách i žánroch a prostredníc-
tvom niektorých autorov (ako je Giorgioneho La Tempesta či diela Wernera 
Scholza) ukazuje, akým spôsobom vzniká a rozvíja sa naše porozumenie na 
jednej strane, ale aj jeho limity a hranice poznania na strane druhej.



Studia Aloisiana | roč. 16 | 2025 | č. 2 | Teologická fakulta | Trnavská univerzita

Tretia skupina esejí sa týka roviny hermeneutiky ako teórie interpretá-
cie. Patria sem eseje: Filozofia a literatúra (1981), Hlas a jazyk (1981), Počúvať 
– vidieť – čítať (1984) a esej Čítať znamená niečo prekladať (1989). Gadamer 
v nich jasnejšie formuluje predpoklady svojej teórie hermeneutiky. Na jed-
nej strane ukazuje šírku hermeneutického záberu: Slovo, respektíve jazyk, 
ktorý má dnes rôzne podoby, nielen tie napísané a hovorené, ale aj podobu 
kryptojazyka. Na druhej strane ukazuje umeleckú podobu tohto jazyka, ktorá 
sa vždy do istej miery skrýva a upiera nášmu porozumeniu jednoznačnosť 
významu. Oveľa zrejmejšie to ilustruje v eseji Čítať znamená niečo prekladať, 
kde vychádza takpovediac z „aktu zrady“, ktorým je každý preklad, čiže každý 
odklon od dejinnej i jazykovej situácie autora. Každý jazyk si vyžaduje z nášho 
hľadiska postoj počúvania a hľadenia, aby sme mohli posolstvu porozumieť. 
V širšom zmysle sa to týka aj umenia, preto v tomto bode vidno jednoznačný 
súvis medzi antickými témami, umením a hermeneutickými otázkami, ktoré 
výber esejí prináša.

Celkovo možno skonštatovať, že preklad esejí H.-G. Gadamera je na 
Slovensku a v slovenskom jazykovom prostredí určite vítaným obohatením, 
či už z hľadiska literatúry, teórie interpretácie, ale aj filozofie a jej tradície. 
Gadamerove eseje sú zaujímavým príspevkom aj pre dnes neustále prebie-
hajúcu diskusiu akademickej a odbornej verejnosti, ako aj pre čitateľa, ktorý 
sa rozhodol, že si rozšíri svoj horizont poznania.

doc. PhDr. Oľga Gavendová, PhD.
Univerzita Komenského v Bratislave

Rímskokatolícka cyrilometodská bohoslovecká fakulta
Kapitulská 26, 814 58 Bratislava

gavendova1@uniba.sk





	 Pokyny pre prispievateľov

Rukopisy sa prijímajú iba v elektronickej forme a v jednej tlačenej kópii 
(vo formáte MS Word). Rozsah štúdie je 10 – 20 normostrán (normostrana = 
1 800 znakov). Každá štúdia musí obsahovať anglické resumé, kľúčové slová 
v slovenčine a v angličtine (5 – 6 slov) a nadpis v oboch jazykoch. K textu má 
byť pripojený zoznam použitej literatúry a kontaktná adresa autora ( jeho 
pracoviska s elektronickým kontaktom e-mail). V prípade príspevku v kon-
gresovom jazyku (angličtina, francúzština, nemčina, španielčina a taliančina) 
sa vyžaduje resumé, kľúčové slová a nadpis aj v slovenčine. Citácie a zoznam 
bibliografických odkazov musia byť upravené v súlade s STN normou ISO 690.

Jednotlivé štúdie budú recenzovať dvaja recenzenti. V prípade dvoch 
negatívnych posudkov redakcia štúdiu odmietne, v prípade jedného pozitív-
neho a jedného negatívneho posudku bude autor vyzvaný, aby text podľa po-
sudkov upravil. Po oprave štúdiu opäť posúdia tí istí recenzenti. Ak sa situácia 
bude opakovať, predseda redakčnej rady môže požiadať tretieho recenzenta 
o posúdenie štúdie. V prípade, že z troch recenzií sú dve negatívne, redakcia 
príspevok definitívne odmietne.

Rozsah recenzie, článku (napr. správa z konferencie): 3 – 5 strán.
Redakcia si vyhradzuje právo upraviť titulok príspevku a vykonať po-

trebné štylistické a jazykové úpravy. Neobjednané rukopisy sa nevracajú.

Adresa časopisu
 
Studia Aloisiana
Teologická fakulta Trnavskej univerzity
Kostolná 1, P. O. Box 173
814 99 Bratislava
e-mail: studia.aloisiana@truni.sk

Časopis Studia Aloisiana si možno objednať na adrese Teologickej fakulty.


